|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| 大乘单译经·第0373部 | 菩萨道树经一卷 | 吴月支优婆塞支谦译 |
| * 经名 · 卷数
 | * 跋序
 | * 品名 · 品数
 | 字体：大号 |
|  |  | * 译作者
 | 中号 小号 |
| 菩萨道树经 |  | 或云私呵经亦名道 |  |
|  |  | 树三昧亦名私呵三 |  |
|  |  | 昧经 |  |
| 菩萨道树经或云私呵经亦名道树三昧亦名私呵三昧经闻如是。一时佛在王舍国竹园中。与大比丘众千二百五十人俱。尔时有誓心长者子名私呵昧。与五百弟子俱出王舍大国。欲到竹园中。未至遥见佛经行。身色光明无央数变。非世俗所可闻见。五百弟子自相与语赞叹言。佛端正无比威神乃尔。以何因 缘。于世有是。作何等行。积何功德。能得是身。当往问之。五百弟子皆以恭敬意。战栗肃然衣毛起竖。前为佛作礼却住一面。私呵昧便前白佛言。佛身乃尔非世所见。何因致是。本行何等积何功德。佛问私呵昧言。若见何等。言佛身乃尔非世所见。私呵昧便于佛前。而说偈言。持想视不可见 人中尊经行时足上下莲花现 形端正无可不空身慧能现法 一切地皆震动丘墟者悉为平 地高者则为卑若举足经行时 已经行于地时其身住地右转 其地转无能知若下足蹈地时 于经行便不见其迹处若如画 一切相皆悉见其相轮无有色 然于地悉为现今所见非世有 以是故知甚尊无有能见其顶 亦不左亦不右亦不前亦不后 一切处不可得当何因知其意 当何缘了其智用是故心所怪 愿为我分别说是慧身何从得 其根本云何致所施行何等法 当何作成其实愿为我断所疑 解吾等所可疑 |

其佛慧云何得 令吾等初发意愿次第分别说 菩萨等所当行可自致成衍事 得神足到十方

佛言。善哉善哉。私呵昧。所问甚深甚深。多所忧念。多所安隐。诸天及人愍伤十方欲使度脱。起诸菩萨大士意。皆令精进。佛告私呵昧言。我为汝说之。谛听谛受。私呵昧。即言。受 教。佛言。若有善男子善女人。当行六事。未起菩萨意便起求。何等。六一者依佛住。二者入正道不复还。三者内意自晓了。四者得善知识因自依。五者常有大愿。六者无怯弱心不厌智慧。是为六。佛尔时说偈言。

若有人依佛法 入正道谛不还常依附善知识 便从是得大愿其内意以晓了 如是入不怯弱于智慧悉备足 如是者能受法

私呵昧白佛言。以起意者。为有几意喜。佛言。以起菩萨意者。有六意喜。何等为六。一者以得喜意不离佛。二者受决语入正道。三者作医王主治人生老病死。四者我作将从生死脱人于五道。五者我作海中大船师主。度脱海流人。六者我在冥中作大明主破坏愚痴。是为六意喜。佛尔时说偈言。

以得意不离佛 受决语入正道作医王愈一切 如是行得可意我于世为尊将 欲度脱众厄难诸生死及老病 一切人诸所著我所见勤苦人 展转堕五道中吾当作大船师 至度脱海中人于冥中作大明 有盲者悉与眼诸谀谄及愚痴 一切人与智慧

私呵昧白佛言。以何喜意。为有几功德休息。佛言。以起菩萨意者。有六事身意得休息。何等为六。一者以得从地狱禽兽饿鬼勤苦脱出。身意得休息。二者以得脱于八难处。三者以得脱 谛。不复入九十六种道。四者以得度应仪各佛法。五者以得在第一法器不复转。六者以住佛严教不断佛道。是为六功德休息。佛尔时便说偈言。

以度脱诸恶道 身远离八离处

诸外道不受名 如是辈悉远离于应仪及各佛 一切人诸著者悉过度起尊意 一切法过其上我今为诸法器 一切佛及与法亦不断佛严教 以是故得可意虚空体常可尽 于影响亦可见不如是勇猛者 行无边不可尽

私呵昧白佛言。起菩萨意者。当复行何等法所可作者。佛言。起菩萨意者。当向行六事。何等为六。一者当行布施。二者当持戒。三者当忍辱。四者当精进。五者当一心。六者当行智慧。是为六事行。佛尔时便说偈言。

布施者大施与 若作行当护戒忍辱者及精进 以过禅智慧上即于前受慧语 于人中为当雄是功德其独尊 诸菩萨所当行如是者于一切 行特异无有双所在处为尊雄 见持过无数供

私呵昧白佛言。菩萨欲得无所从生法忍。当何以致之。佛言。菩萨有六事行。疾得无所从生法忍。何等为六。一者不计有身。二者不计有人。三者不计有寿。四者不计有形。五者不计无 有。六者不计常有。是为六事行。菩萨从是疾得无所从生法忍。佛尔时便说偈言。

吾我人及与寿 亦不计有是形心不念有与无 智慧者当远离口所说因缘法 其因缘无所有一切法无所起 以是故得法忍

私呵昧白佛言。菩萨大士。已得无所从生法忍。用几事得一切智。佛言。菩萨大士已得无所从生法忍。有六事得一切智。何等为六。一者得身力。二者得口力。三者得意力。四者得神足 力。五者得道力。六者得慧力。私呵昧白佛言。何等为身力。佛言。身力者。牢强如金刚无瑕 秽。火不能烧。刀不能断。一切人无能动摇者。是为身力。何等口力。佛言。口力者。有六种声如来口所说声。能遍三千大千日月。是为口力。何等意力佛言。意力者。悉使百千亿魔来不能动摇佛一毛。是为意力。何等为神足力。佛言。神足力者。持一足指能震动三千大千日月。其中人

民无有惊怖者。是为神足力。何等为道力。佛言。道力者。十方诸佛为一切人说经法。中无空缺各得其所是为道力。何等为慧力。佛言。慧力者。一切人意所知行所知念可知念。脱知以一时悉合会。弹指顷持智慧。所可知所可见所可学。皆悉知见觉。是为慧力。已得无所从生法忍菩萨大士。以是六事得一切智。佛尔时便说偈言。

身勇猛不可计 无有能破坏者若以火及与刀 终不能害是身一切人及与力 若以杖亦骂詈欲危身不能倾 亦不能动其毛大音声闻梵天 常住止无所畏所说法开三千 无能有遏是言意尊贵难可当 诸菩萨性自然魔一亿欲娆乱 终不能动其意其神足悉以备 便能动是天地已成是神足者 便能觉得为尊若以得成道觉 即能觉致尊雄佛与皆悉具足 便从是转法轮

私呵昧白佛言已成一切智。如来无所著正真觉。用几法住。佛言成一切智童孺如来。用六法住。何等为六。一者佛十种力。二者四无所畏。三者佛十八法不共。四者有大哀。五者一切无能见佛顶者。六者有三十二大人之相。是为六法住。佛尔时便说偈言。

十种力是佛力 四无畏悉已过一切度诸法上 以是故人中将以得成无盖哀 无有能见佛顶亦非天及与龙 一切人不能见如是者勇猛相 以遍布三十二是一切皆以成 便得为人中上

私呵昧白佛言。已得一切智。如来无所著正真觉。用几法灭度。佛言。已得一切智童孺如 来。用六法灭度。何等为六灭度。时童孺如来便留五分灭度。何等为五。一者戒身。二者定身。三者智慧身。四者度脱身。五者度脱示现身。是为留五分不灭。愍伤一切人故灭度。时童孺如来以无央数事。赞叹称誉比丘僧功德。令人布施。哀愍一切人故灭度。时童孺如来因散身骨。令如芥子。哀伤一切人故灭度。时童孺如来为诸菩萨。说我所以索无上正真道者。但用愍伤一切人故

灭度。时童孺如来用十方人故。因说十二部经。令一切人各得其所。何等十二。一者闻经。二者说经。三者听经。四者分别经。五者现经。六者譬喻经。七者所说经。八者生经。九者方等经。十者无比法经。十一者章句经。十二者行经。是为十二部经。哀护一切人故灭度。时如来因广说四自归。何等为四。一者但取要不取识。二者但取法不取识。三者但取慧不取形。四者但取正不取说。是为四自归。已得一切智童孺如来以是六法灭度。佛尔时便说偈言。

佛尔时将灭度 为一切现安隐为十方留五分 悉愍伤人非人住舍利于世间 为一切破碎骨如芥子深粟分 其得者莫不尊其于是供养者 人非人快无极于天上及人中 所生处无勤苦如见我供养时 灭度后及舍利其有意清净者 是二事无差特佛嘱累比丘僧 于尊贵无有上在其中大施与 受福德天与人留经戒十二部 佛住此于十方诸菩萨所当行 今数习起好心十道地三箧经 及普明度无极哀一切人非人 于后世作示现便广说四自归 一切无持诸法哀世俗说是经 佛尔时便灭讫

尔时私呵昧童孺。便于佛前说偈言。

我亦当复取佛 善哉快无上慧何所人闻是法 不起生菩萨意今五百诸弟子 皆以来在是间吾当令悉起意 故劝勉菩萨行譬若如种树者 从润泽得生芽以润泽得长大 便与茎及与节次得枝及与叶 从枝叶故得花以有华便有实 然其后便复生

菩萨意亦如是 从六法便得生因是意便能信 以能作是法生是义谛现是经 一切佛所可说次得枝及与叶 然其后便复生如是树得长者 菩萨树无有上若欲得倚是树 为一切作安隐如是法为大树 以是故为是佛悉愍伤一切人 所当行菩萨行

私呵昧白佛言。如来灭度后。有几功德非应仪各佛所能及。佛言。童孺如来灭度后。有六功德非应仪各佛所及也。何等为六。一者如来灭讫后。舍利得供养。诸天龙鬼神。质谅神。执乐 神。金鸟神。似人形神。胸臆行神。人非人皆来供养舍利。为作礼无有极。二者如来灭讫后。人皆从三界。得出欲界色界无色界。三者如来灭讫后。四辈弟子行福供养比丘僧。四者如来灭讫 后。十二部经悉遍布阎浮提内。五者如来灭讫后。若边地及诸大国。不解经法无义理处。及诸外道法于其中当兴盛。六者如来灭讫后。若有人闻佛所行佛神足佛变化佛智慧。多起爱。清净恭敬起意。从是因缘。得生天上人中受福。是六功德非应仪各佛所能及。佛尔时便说偈言。

以供养舍利者 得为天及与人若供养比丘僧 常拥护诸比丘住于法行法者 以过度于三界若闻是法要者 如其时便当作若边地及诸国 人闻是无上法若人闻佛功德 便即起菩萨意

私呵昧白佛言。云何无上正真道为谛。佛言。有六法为谛。何等为六。一者眼离色是为谛。耳鼻口身意离色是为谛。佛尔时便说偈言。

六非耳声与眼 于其中了无色不相视是为谛 其欲学当如是耳与鼻不相连 是身口及与意莫令心起是事 无所念是为谛无所想如为谛 诸色着当远离诸所有不相连 是所谓为正谛

尔时私呵昧。便于佛前说偈言。

快善哉无念法 何人闻不愿乐诸恐惧皆度脱 于爱欲无所著

佛尔时便为私呵昧童孺。说偈言。

若无礼于诸佛 亦无敬于正法不亲近于众僧 闻是教便不喜若有人无有信 亦于戒甚狭劣以怯弱无精进 于是法便不可多嗔怒蔽卒暴 志迷乱不感分性轻易无智虑 是曹辈便不乐若魔子与魔使 及邪见外道人坚住疑在罗网 闻是言不信受

私呵昧白佛言。是曹辈非法器人。我当为作法器。唯愿佛授吾决。便于佛前说偈言。

譬若坏器之人 于大法不能持当用是过人故 我为其作法器唯愿佛授我决 今至意从内发当亲近善知识 求菩萨与同志其贫者我令富 不信者教令信弊恶者令持戒 为人故皆拥护常为说忍清净 开导之使悔过及普明度无极 蠕动类皆度脱以空法教导人 令一切脱生死授菩萨发快心 于法中所当行分舍利皆悉遍 令众生得安隐留经戒于十方 令一切常习行

佛告私呵昧童孺言。过去诸佛皆授若决已。我今亦当复授若决。今现在无央数国土诸佛转法轮者。是诸佛皆复授若决已。私呵昧童孺。从佛闻所授决。便大欢喜。即住虚空。去地百四十 丈。从上下来。以头面着佛足。为佛作礼。时五百弟子见大变化。便于佛前说偈言。

傥加教哀吾等 唯愿佛授我决

后五浊弊恶世 吾等辈当持法若数谏及骂詈 弊恶人加捶杖尔时世有是人 我当教自悔责尔时世我曹等 诸苦恼皆当忍为一切人非人 授吾等以要决吾等辈悉朽身 不贪惜于寿命但愿乐在空闲 于供养无所慕

佛尔时便为五百弟子。说偈言。

是五百诸弟子 今悉来在此间当尔时于后世 皆当发菩萨心犹当更小勤苦 于寿命当短少当是时所在处 见供养无央数我初发菩萨时 亦世世忍勤苦若曹学当如是 便自致人中王法本空无吾我 哀一切数说是我尔时于彼世 为若等现形像诸菩萨皆欢喜 赞叹言佛常在为一切作安隐 示现人佛形像一切刹与十方 今现在诸法王佛为诸菩萨故 皆悉放大光明无胜慈弘大士 今现在第四天数劝乐诸菩萨 亦劝勉示深法尔时世作行者 多有人皆发意如宿命有余殃 若意乱应毕罪志所索无厌极 亦不能自饱满他余事不乐作 常求佛菩萨行诸弟子莫愁忧 虽劝苦不能久于是世寿终后 便生上兜术天当愿生安隐国 寿无极法王前妙药王国土中 无怒佛教授处

常当愿到彼生 于是世寿终后便于彼得神足 悉供养诸佛前行六法得自成 今佛时悉授决皆度脱三恶道 以远离八难处诸邪道及大网 以裂坏得脱去无所著缘一觉 于其中悉过上

尔时五百弟子。闻佛授与决。皆大欢喜。即住虚空中去地二十丈。从上来下为佛作礼。白佛言。我等私呵昧。云何得封拜。佛尔时便笑。无央数色色各异从佛口出。光照无央数佛国。还绕身三匝于顶上便不见。尔时阿难从坐起正衣服。右膝着地叉手头面着佛足白佛言。佛何因缘笑。既笑当有意。佛尔时便为阿难说偈言。

私呵昧在上头 弟子中师第一皆当共同一劫 于人中为尊雄当于是贤善劫 后五浊弊恶世悉于中毕其罪 便从是得神足然其后神足具 便飞到亿刹土供养已便得佛 其佛号莲花上

尔时五百弟子。于佛前赞叹佛说偈言。

今佛说吾等辈 得封拜当为佛教一切作功德 无央数不起念我尔时时法王 当住于阎浮提菩萨者道树经 为一切广说法若有人闻经问 便即起菩萨意吾等辈皆劝佛 愿尊雄授与决今佛者一切父 常愍伤人非人用子故加慈哀 大尊将分别说当尔时于是经 然于后起恭敬便即起菩萨意 为人故问其义大尊雄为具说 菩萨意有何德若黠人闻是法 便发起菩萨意

佛尔时五百弟子。说偈言。

若有闻便信者 菩萨树无上尊我一切授与决 皆当得人中王意所愿勇猛大 发菩萨便直前其志意甚清净 便得生清净实于色欲出三界 便即起菩萨意持是意作功德 疾得度三界去一切人所作行 皆着于三界中若其意无所著 菩萨者无有上若菩萨起经意 为一切说道树有功德便教导 持是经能示现菩萨事以具说 所当教悉以遍其余法不可数 其法微不可说无量慧悉具足 用是故得为佛哀愍伤一切人 常修习菩萨行

尔时阿难白佛言。是经名为何等。当云何奉行之。佛语阿难。是经名菩萨道树经。若当讽诵持之。阿难白佛言。何因名为菩萨道树经。佛语阿难。譬如种树稍稍生芽后生茎节枝叶花实。如是阿难。于是经初发意菩萨。便得喜。从喜身意得休息。具足六度无极行变谋明德。便得无所从生法忍。具足一切智慧。转于法轮乃至灭度。便分布舍利住后后法用。是故阿难。是名菩萨道树经

佛说已。私呵昧童孺及五百弟子。诸比丘僧及天人龙鬼资谅神。闻经皆大欢喜。前以头面着地。为佛作礼而去。

[上一部：乾隆大藏经·大乘单译经·十住断结经十四卷](http://qldzj.com/htmljw/0372.htm)[下一部：乾隆大藏经·大乘单译经·菩萨生地经一卷](http://qldzj.com/htmljw/0374.htm)

乾隆大藏经·大乘单译经·菩萨道树经