|  |
| --- |
| 大乘单译经·第0420部 观察诸法行经四卷 隋北天竺三藏法师阇那崛多译 |
| * 经名 · 卷数 · 跋序
 | * 品名 · 品数
 |  | 字体：大号 |
|  | * 译作者
 |  | 中号 小号 |
| 观察诸法行经卷第一 | 无边善方便行品第 |  |  |
|  | 一 |  |  |
| 观察诸法行经卷第二 | 先世勤相应品第二 |  |  |
|  | 之一 |  |  |
| 观察诸法行经卷第三 | 先世勤相应品第二 | 观察诸法行经授记 |  |
|  | 之二 | 品第三之一 |  |
| 观察诸法行经卷第四 | 授记品第三之二 |  |  |
| 观察诸法行经卷第一无边善方便行品第一尔时婆伽婆。更游王舍鹫鸟丘中。共大比丘众。满千比丘。共菩萨摩诃萨。有八十俱致菩萨摩诃萨。种种佛刹来集。皆得陀罗尼忍三摩地一生补处。证得过去未来智道。言说清净不作诈 善。不自称赞无有贪婪。外道不胜过魔罗业。得诸佛法具成无畏。法障已过业障已灭。于法本性已得无疑。说歌颂句心无穷尽。不可思劫愿铠庄严。笑颜先语面无嚬蹙。辩才不断。已得等忍三摩地陀罗尼。具成无边辩才及胜无畏。百千俱致那由多劫。善说一句信解诸法。犹如幻焰水月梦影响等。无来无去无生无灭。空无相无愿。显不可取无有障碍。善知无边智慧。善觉诸众生心行智。如彼众生信解。随其信解善为说法。禁摄自心离法渴爱。具无慢忍善巧胜妙。如本性法摄取佛刹。功德庄严无边作愿。善能案行无数世界。念佛三摩地常现在前。善劝请无量佛。善知灭缠顺眠烦恼。善知游戏非一百千三摩地海。彼谓慈氏菩萨摩诃萨。曼殊尸利童真。观世自在菩萨摩诃萨。大势至菩萨摩诃萨。云音菩萨摩诃萨。善百千开华智菩萨摩诃萨。无边攀缘出意菩萨摩诃萨。电庄严鸣音王菩萨摩诃萨。无数俱致劫普生智菩萨摩诃萨。师子吼王菩萨摩诃萨。等不等观菩萨摩诃萨。净密金无疑王菩萨摩诃萨。寂观菩萨摩诃萨。智王菩萨摩诃萨。不空见菩萨摩诃 萨。贤护为首。十六大善丈夫。象香手者菩萨。无边宝藏菩萨。智积菩萨。辩积菩萨。师子吼鸣音王菩萨。珠庄严璎珞行菩萨。师子行步菩萨。陀罗尼自在王菩萨。得无边辩才无畏菩萨。名称菩萨摩诃萨。喜王菩萨摩诃萨。如是为首。共八十俱致菩萨摩诃萨。若此三千大千世界大王。或释或梵或大梵。或天王或龙王或夜叉主。阿修罗伽留茶紧那罗摩睺罗伽人非人主。彼共眷属围 绕。执持华鬘涂香衣盖幢幡鼓乐。诣于佛所。到已顶礼佛足。作三匝绕。随所执持华鬘香涂香末香衣盖幡幢鼓乐。于世尊所作供养已。尊重受教合掌而住。尔时喜王菩萨摩诃萨。七日断食已。若经行若立若坐不卧不睡精勤求法。何等三摩地。令菩萨摩诃萨于无上大乘转取遍智财宝智等。彼作此因缘已。即起于座一肩整衣。右膝着地。合掌向 |

佛而白佛言。大德世尊。我于如来应正遍知。随分欲问。若婆伽婆。赐我空闲。如我问已即为解说。如是语已。佛告喜王菩萨摩诃萨言。喜王。如来应正遍知。常作空闲解说问难。喜王。汝若如是欲问如来应正遍知。我即于汝彼彼所问。如问解说当令欢喜。如是语已。喜王菩萨摩诃萨而白佛言。世尊。何等三摩地菩萨摩诃萨具成三摩地故。菩萨摩诃萨如实知诸众生心行。能入诸佛世尊说意。所说无倒顺入随音实智。能见现在诸佛世尊无有障碍顺得无嗔诤法。于如闻如念法奉行。而住虽于世法中行。而不为世法所染。虽行遍智定中。而于彼自在不生。虽行涅槃法中。而不于中间涅槃。以未满诸佛法故。虽行声闻独觉法中实行。而不于彼乘涅槃。出无边念心不忘 失。入诸众生种种界门。无穷尽门辩说相续。摄取无边功德庄严佛刹。于别智中得无余智。虽成熟众生不依众生想而说法。彼无有见住。而将置涅槃。亦无一法可欲寂静。虽行菩提而不依住。大智具成舍离有无二边故。虽知诸法缘生。而于缘生法中不着。速证阿耨多罗三藐三菩提。降伏摩罗及与徒众。诸他论师以法屈伏。当转无上法轮。为天等世作法吼鸣。世尊。然佛法不可思。菩萨法不可思。菩萨行不可思。甚善世尊。我向问如来者。世尊以无数不可思诸种胜具佛智为我演说。若我于世尊边闻已如实当行。如实行已当满诸种胜具佛智。喜王菩萨摩诃萨。如是语已。复以歌颂问佛。此歌颂者。所谓。

我问轮师月 世亲人上者若诸菩萨行 次第为解说

多众等来无有边 人天夜叉众如信闻胜功德佛法已 多百欲与觉相应佛胜德中生信已 我问渡诸功德岸名称无边知我心 他非我证除胜者解散分别十力行 人天渴乐胜者德菩提德行最无比 百大方便说智行如破黑亲共力者 如速放出智光明如动三千所有地 如菩萨行当为说婆吒胜觉树 住此而抖擞

如放光照刹 俱致那由他如大地震动 触证最胜智善行于行者 如行当为说

如有当得开华相 如生无边音住持如得正定等迷留 如菩萨行当为辩如有开华相无垢 如有善巧闻持意

如有不动似迷留 满百功德如行说无等无称无谄诈 无我应供无三垢智众所赞胜沙门 我今问彼胜人行善意行持开华言 胜言无错无浊语善夫牛王利除垢 如速作佛为我说若有多人来集此 昼夜精勤无异心彼等闻此胜行已 当住如实菩提行此多人天乐佛德 昼夜决力勤不余彼闻此行当奉行 当得十力破他力如当得于三摩地 如得通智及辩才如佛光照无边方 当问智慧无边称笑颜如如说如是 善知如如诸法中如得智通广住持 见十方佛百无垢云何当得无比智 善那由多俱致经当于说时无有错 如菩萨行当为辩我不问有乐 去离有趣者

我不问小行 去离诸行者如得最胜德 百种功德圆为我如是说 颜容喜笑者

我今不问有乐道 我今不问境界依胜者我欲生甘露 十力所行如实说善逝云何当净施 云何持戒振去尘云何忍慈皆欲乐 如有精进彼当说云何爱智乐断惑 云何智度断名言当如智海不可动 如菩萨行当为说若我不得问善逝 于中我智尽不超得度遍智功德岸 为我皆说无边德

如是语已。佛告喜王菩萨摩诃萨言。甚善喜王。甚善喜王。汝今发行为多人利益故。为多人安乐故。为怜愍世间故。以义利益安乐天人故。亦为此时及未来菩萨摩诃萨不断佛种性故。不断法种性僧种性故。汝于如来应正遍知今问此义。如汝于恒伽河沙等佛世尊边。已曾问难出生解 说。喜王。彼宜善听善作正念。我当为说。菩萨因何三摩地得此及异功德。知诸众生心行。喜王

菩萨摩诃萨言。世尊。如是乐闻。佛言。喜王。有三摩地说名决定观察诸法行。菩萨摩诃萨若因此三摩地。得八十四千三摩地。得八十四千陀罗尼。得八十四千波罗蜜。速证阿耨多罗三藐三菩提已。转无上法轮。为天人等世当作鸣吼。喜王。彼何者是说名决定观察诸法行三摩地。彼所谓如说如作。如作如说。身净语净心净。求于利益。作朋友心。不为求欲。不舍于悲不为取法

(十)。不失于信。自誓不动。善入众生。言辞作调顺。业顺敛于身。舍离恶语。心无欺诳。苦者令润。乐者教修(二十)。放逸者觉察。发勤者令决合法。悔者令出散。不住法想。离众生想。不分别事想。舍诸取着。观知于相。取戒不动(三十)。常求于智。离世所言。求出世语。自进不 忘。顺念于法。入如所作。顺作仪式。于业必信。舍离不信(四十)。多有信解。于佛作念。有罪显说。于福随喜。劝请于佛。应礼者礼。无有高慢。不厌善根。常勤相应。不舍勤合(五十)。通出生句。信因作业。而受其报于缘觉察。不着虚实。有所言说(六十)。不住欲界。不同色界相。不着无色界。于业报果随之而信。均与物分。有平等心。不害法教。合不合中无有嗔恚。他得利中亦不有嫉。满其所望(七十)。度于法誓。不舍戒聚。除慢离嗔普割愚痴。不生贪行。随得知 足。不求眷属。得利不高。无利不下(八十)。法利喜分不作贮积。恶言不报。自护口言。显明菩提。察发勤合。显明解脱。问于智者不放。敛摄不舍。住阿兰拏(九十)。于头多功德及以减省。普有喜乐。信解于空。不着诸事。聚中不依。界中不念。入中不见。境中不爱。除灭颠倒。心令念持智慧发生(一百)。行于圣行。顺敛于心。随顺到福田地。除舍诸行。施不求报。戒中不念。不分别忍。不覆精进。不依定意。智知诸法(一百一十)。入六度地。不念自德不恶他德。不依诸行不称量行。于涅槃中无有攀缘。走避流转。于解脱中无有怖想。于受聚中有害者想。爱于灭度(一百二十)。安住于忍颜容喜笑先言问讯面无嚬蹙。敬老少中。其心净信。不逼恼他作主灭诤。赞说寂静勤教和合(一百三十)。爱憎等心求陀罗尼。诸众生中如父母兄弟姊妹儿子亲属尊长朋 友。平等爱念。爱圣如父。于近诵中如爱尊重。于菩萨中爱念如佛。法中爱念亦如自我。于多闻中无有厌足。行中奉行供养如来(一百四十)。上妙信解无有缩小。作三宝种。忍不定言。身中不惜。命中不惜。清净活命。于乞食行而不舍轭。平等乞食以为爱美。善住阿囒拏处(一百五十)。舍离在众。心常喜乐。不杂俗家。于出家者亦喜不杂。不作诈善。不自称赞。说于爱语。菩萨乘中教化众生。人于方便。常顺念佛(一百六十)。思惟于法。常尊重僧。供养智者。亲近解者。守护定意者。扶持勤合者。说菩提道。念修于法。信于福德。于众生所教以善根(一百七十)。爱念信者。出散苦者。净于威仪。惭而有畏。惧见惭悔。离于恶人。住如法行。向于除灭。求于圣行熏修念处(一百八十)。恒住正断。普得神足。取于诸根。成就于力。观菩提分。道不颠倒。入舍摩他。察发毗拨舍那。于心不喜。法中普喜(一百九十)。超过攀缘地中。而能不住。不惊。无 见。生不堕想。护菩萨行。于佛行中作无量想。厌弃恶行舍先所作。净于自业(二百)。秘毗那耶禁别解脱。不毁法教。以时而行离于非时。善巧入出知于愿量。活命事中足而等喜。入诸智通。

修三摩地入于所行(二百一十)。入于妙宝。如来所说取不可得。勤合者喜。显明佛子。令声闻者闻行。令独觉者顺知一道。菩萨财物。声闻游处。智者所行。是调顺者所趣(二百二十)。重说法者。察多信者。示现佛道。求财者藏。求果者田。三火热恼者园。得三摩地者华池。生白法者 母。不信身者。令止系缘于相(二百三十)。布置诸好。等住佛刹。得陀罗尼出种种智。熏修勤 合。超摩罗境。勇健斗战割断烦恼。摧灭不善炽然于善(二百四十)。勤作愿者璎珞。摩罗所不能破。所说无尽。世间不等。外道不知。已过声闻法中。已出独觉。安住遍智中。众生入道之所趣到。善朋友言(二百五十)。如实觉察。是受报者等喜。欲饮者味。欲喜乐者鬘。向涅槃者乘。趣岸者船。欲度者筏。生盲者灯。欲见者眼。说法者炬(二百六十)。不虚者誓。欲施者财。欲解脱者方便。求戏者喜乐。等喜者净信。欢喜者爱。求闻者性处。得三摩地者迷留。望得眼者帝释。入斗战者勇健。欲住者窟。自心行者梵心。勤合者喜乐(二百七十)。不退转者游处。得无生法忍者净心。智行者念。初业者方便。丈夫智者橦弩。三摩地者弓。说无我者那罗延。遍智者道。令解脱者生平等智。诸天所礼(二百八十)。诸龙奉华。众人供养。学者所难。作无学者向礼。菩萨所赞。法主所念。覆藏根者城。善方便者道。勤合者利。疑者令散(二百九十)。欲者令断。烦恼者吐。欲渡者浮。病者良药。不颠倒见者治。箭者拔出。欲作净者自在。欲作吼者无畏相。欲闻者所趣(三百)。涅槃者道。恶趣者远离。欲色无色者超过。严佛土者璎珞。金刚喻三摩地者生

因。最后生者坐师子座。令福德者不失。求者令取。之者策进。堕者令起。懈怠者令发力(三百一十)。发事者建立。过发事者令止于定。令入诸事令舍取。斗诤者令其弃除。于遍知者令其满足。得出生无边门。说胜义者令其不失。令说空者毕竟寂静。信无相者令灭分别。信无愿者止断急务 (三百二十)。令信舍者超过三世。顺至诸处。善方便中于觉为灯。于未学者心不轻贱。于说法者无有所求。其错法中不生嗔恚。于等乘者无有谤毁。不望其物而为说法。于说法者诸事供养。于听法中心不散乱(三百三十)。于徒众所无有欺念。于法施中无有断绝。于纯直者难可为问。于嗔恨者住于忍心。悔者令散。于道不息求于智聚。令依取者而得解脱。恶者令调。无住处者令舍(三百四十)。欲顺念者令其正念。发起菩萨。显示诸佛令四众喜。味胜者美味。欲戏者雷。于甘露为门。涅槃行者所趣令欲。得不怖者有凉无热。是得道者解脱系缚(三百五十)。于乐心所请与利 益。其心放息意乐身乐。智者所取坚受不舍。不转如来方便道行。熏诸善根害诸不善根是无智者所学。入方便中所成。不诳者相。顺佛教者所行。智聚者明。示现佛刹。礼拜俱致。诸佛能作。俱致问难。断其所疑。生长诸白净法。弃舍助黑。不失诸福喜。福者爱生。喜乐者勇健。欲说者辩。说法者护。令诸因者生爱。于诸法中而有善巧。知于生灭示现如如。于徒众中自心调伏。合方便者令喜。慢者令散。方便成就者坐。令思察者饱足(四百)。观视无恶。法主者雷名称。丈夫者勇步。烦恼垢者令止。诸见行者令害。闻者令持总持于法。令说法者无错。不转菩提。善诸入门。善根者聚。不断佛眼。炽然法眼摄于圣众。伏他论师。善作法语。菩萨所行。等心者月。求

业者日。欲学者师。诸修多罗者护。智者将导。白法种子甘露熟果。顺念于生。不染流转。痴凡业者厌弃。如来功德者真实。赞叹者得无边报。持者遍智因来。读者利得所趣(四百三十)。书写者入无边功德智说者无量福德。是不来者度津。是不动者住处。诸世欲受者为说。诸佛已说称 扬。过去佛众满。未来佛所望。是现在佛智藏。诸众生行入门。声闻乘者普灯。独觉乘者烛明。佛乘者持。诸出生者不失。示现佛手者印。是不覆藏者实。得疾智者转生。能令问佛功德。令欲作者无厌。令烦恼火寂灭(四百五十)。得方便智。令解地界。令入水界。等入大界不住风界。出生解脱虚空界。净于智界。顺入法界。厌弃诸行。遮断顺眠。散于嗔碍。除舍爱憎。善巧自行。善巧他行。令欲说者辩才无尽。诸出生中令不入着。令相应者不可言说。舍于我相。除我所相。远离入着(四百七十)。下心如犬。最妙入门。善系于定。是乏者荫。令渡于流。外论所不能破。于纯直者。不可说恶。远离睡眠。亲近说法者。超过掉悔。除灭于疑。散于贪欲。远离懒惰。不见于我。显明无我。不建立命。法中不触。说中不诤。所辩合理。善于思惟。不作于行。有调顺体。有不怯弱。毕竟信解。入众不缩。自德不誉。他德不嫉。其心常行遍智。不取住处(五百)。离不合言。常净等行。不爱其身。敛摄其心。于行善巧。思惟顺念。不毁不慢。求于解脱。欲得无疑。念修梵行。于慈等心。于悲顺摄。于喜当念。舍灭憎爱。于戒顺摄。定皆出生慧悉觉知。所出生字言辞善巧(五百二十)。入诸说音。不为财利广演说法。不喜共众。一宿移行。既不举取亦不下置其中觉知。不着诸法。显明于如。不诳诸众生。不断三宝种姓。于法摄取(五百三十)。

满牢固愿不羡小乘。与定相应昼夜不舍。满诸净心智慧功德(依梵本合有五百三十五句。其中分句长短离合无一定准。极少乃至二字为句。极多乃至五字始成一句。此乃随义分句故也。不可一一句后记数。宜好详之也)。喜王。此谓说名决定观察诸法行三摩地。是菩萨摩诃萨境界入众生行。取遍知智。此中法本说时。九十二那由多菩萨。无生法中忍生。五千众生。先未发生阿耨多罗三藐三菩提心。于今悉生。三十那由多毕竟净心天及人等。远尘离垢烦恼中出。诸法中法眼生。十百千比丘不受故。无漏心解脱。此三千大千世界。六种振动大光遍世。尔时世尊。复令此义无量显明。即说歌颂。

所行清净圣者道 其心解脱随顺法菩提分眼辩法中 此三摩地善逝行降伏摩罗远离垢 除灭嗔障断有爱名称及智善具德 此三摩地德智幢于智为地及善道 诸圣者姓破摩罗解脱于有善逝赞 此三摩地德智财细入法行诸际门 顺觉过恶已作断除灭于苦入胜乐 此三摩地善逝行

此是觉念觉分华 惭愧具足摄于善菩提分鬘善逝趣 胜三摩地此已说菩提分场解脱光 过彼星宿作明照作于光明超三有 赞彼如是法胜月三种方便望得净 亲近解脱最胜王舍知识利及诈善 此三摩地应成就于他毁辱当远离 莫因知识自赞誉常行乞食但三衣 勿作贮积与此合望得诸圣等分戒 常应尊敬问智者问已如实修行住 彼故当得寂静定若有戒美诸世中 远众欲喜舍摩他勿作诈善莫慢生 彼故速当得胜定于尊师所常恭敬 若老若中如初者诸处如是常受教 欲求善逝所有财勿作嗔面莫羞怯 见诸世人常共语勿作贡高慢自在 彼故当得寂静定应当舍身莫爱惜 勿有懒惰多睡眠昼夜修念意相应 彼于胜定则当得等心诸世喜于慈 以悲意行菩提行喜舍平等称量意 彼于胜定则当得应常守护十力财 于法破尽苦世时若常守护法财物 彼当得此寂静定意常不着三界中 随顺忆念流转苦欲求涅槃安隐处 速得最胜无比身随顺忆念无我空 于诸相中普远离亦离三有所作愿 彼即速得大悲者行施自守若调伏 持戒及忍如精进常喜于定解脱智 此三摩地彼速得如我昔行数百劫 如我说此菩提行如我得觉寂静安 如是等行速已触我是遍智善牛王 学我诸胜所有行

若行如我往昔行 彼当得佛人胜者衣惭及食解脱味 心信于定喜空闲无我歌咏常爱作 云何他智当触乐担负骂詈堪忍他 勿怀怨恨不供养应于业报当普信 彼于胜定则当得远离有见及恶道 当亲近空圣所趣昼夜精进力发起 彼于此定则当得远离二边不爱道 近平等道若实路如此修行佛所爱 若观不生不作法最胜不求妙华香 妙衣及以幢盖等若于法空随顺行 此是最胜第一供

观察诸法行经卷第二先世勤相应品第二之一

尔时世尊。复告喜王菩萨摩诃萨言。喜王。又复菩萨应觉诸法不依。应觉诸法不出不灭不作不生。远离轻虚自空不牢不取不舍。应觉诸法无常苦无我寂静。应觉诸法空无相无愿。应觉诸法无我无众生无命无富伽罗(二十)。应觉诸法不合不可作无自体无相无有。应觉诸法离染不行。离戏论不行。到最胜不种种(三十)。无戏论离戏论。不可取不持。无住处。不来不去不住。无字不可说(四十)。诸法不可言。不可将来。无业无报。应觉诸法不分别。无种种分别。断普分别。诸想及念皆已除断。破天等世得度五趣。度于众生胜魔罗众。超过烦恼魔罗。出聚魔罗。断死魔 罗。满无著智。摄取三世胜色。为诸众生所爱。为智者所供养。能于诸法见其法体。得肉眼净到天眼明。到智眼行不动法眼。具足佛眼如月显照。知诸众生心行。不勤合者。当作觉察舍诸所取(二十)。于三千大千世界中。为诸天人作支。帝相随顺。得净行地通无我际。知于出界诸众生 所。当作亲尊离增上慢。有于忍力超五障碍。能于名色知其本性。顺觉诸佛所说言辞。顺觉三十二相(三十)。于得不得心有所取。皆已超过于世间得。而得世法不染。于诸众生当为作舍。开涅槃门令诸众生入无畏城。与甘露味演说于法。觉烦恼睡散众生热。断其所著诸见缚等。六根不 染。而为众生说法。得十六字门所出陀罗尼。何者是彼十六种陀罗尼。所谓阿字不生义故。波字最胜义故。遮字四实义故。那字知名色生义故。陀字调伏义故。沙字超过着义故。迦字不失业报义故。娑字诸法平等义故。伽字甚深义故。他字势力义故。阇字超过生老死义故。车字断烦恼无余义故。蹉字高出义故。诧字住义故。[口\*荼]字教化边地弥黎车义故(梵本亦少一字)。善家 子。此是得十六字所出陀罗尼。名得陀罗尼。所出巧智解知诸法自空。选择诸众生心。出离诸烦恼吐。诸凡夫所取通彼法相度流转海。善说令喜设法施会。巧生诸字音智。解知于空乐佛解脱。

舍爱不爱而无吝惜。于诸外道他论如法降伏。说师子吼得于佛智。兴于法施吐诸烦恼破怨恶义。信诸佛转法轮。通达于如乃至知法。嗔慢已离欲泥不染。调御众生除去于垢。能以悲水洗于众 生。统领徒众顺得势力。超过老死念千数劫。总持法藏通达寂界。得空等智顺学尽法。诸众生等所应赞叹。满无障智得无热恼。熏习顺行摧魔罗军。荫覆三千大千世界。顺念前世招涅槃地。作依止趣。其在家者尽皆覆护。知处非处不舍先誓。于诸众生。以慈遍满知聚无生。所念闻意当作正直。得栴檀那戒香。断生死道顺得涅槃。知诸法如那字触住。喜王。彼如那字已上无字。彼亦无名亦不可说。亦无有声。不施设名不知名说。彼诸声言辞中。彼不过去不未来不现在。彼诸佛不已说不今说不当说。不生不出。如是等相诸法。菩萨当知。喜王。复有十六字陀罗尼所入门。所谓觉字行相说胜义法。度于四流。说无有名色法。善巧布施自守住忍。不倚六根行于六度。令灭欲烦恼故。而为众生说法。巧知诸法差别。得深无疑。说处非处。知诸众生所行。忍粗恶言舍皮肉髓。知念意行安住法界。解知那字尽入诸法。喜王。此是十六种字陀罗尼入门。喜王。若菩萨摩诃萨。正觉如是十六种字陀罗尼入门。如阿字无生义故。波字最胜义故。遮字度四流义故。那字说名色义故。陀字布施自守和合义故。沙字六通智义故。迦字不见业报义故。沙字诸法平等义故。伽字甚深义故。他字示现势力义故。阇字示现生死义故。叉字示现忍力义故。车字吐极恶烦恼义故。娑摩字自大证觉义故。娑他字说处非处义故。多字说尽边义故。彼则得此。说名决定观察诸法行三摩地。因此十六种字陀罗尼菩萨摩诃萨。不为智者所诃。弃欲嗔痴。演说到彼岸 道。得四无畏。受那罗延身。利割欲枝。得十力力值遇妙音。得灭热恼。授声闻独觉记。远离左道得如来地。如所言说如作即得。高慢众生当令解脱。作佛事业顺得聚智。疑得众生断其疑惑。以有和善共住安乐。满足大悲超摩罗境。满足美音除慢放逸。而得于忍善入深定。令度诸趣而为说法。于诸法中令得浅处。为住彼岸令到陆处。知诸众生所行。知诸法方便行。念无数劫持诸法体。寂灭诸恶清净诸疑。得空等智。顺到灭烦恼处。速践觉场。天龙当赞。顺觉诸智巧灭烧热。说诸众生自体。食甘露食断诸疑睡。舍离随着所有习气。以其大悲覆诸众生。念前宿世见于涅槃功德。顺觉凡夫所行。得密大智害诸异念。鸣于法螺。令住佛智超种种相。顺觉出生知众生处。能使佛刹丰满。无彼炽然离于老病。速能顺觉方便密语断生死道。顺到安隐涅槃。于恶摩罗速能降伏。于无量世界中见佛世尊。离欲已而听法。亦不忘智。如所希望摄取佛刹。巧知游戏。出生诸三摩地。喜王。菩萨摩诃萨。若得此说决定观察诸法行三摩地。当知亦得萨婆若。何以故。然彼何时欲证阿耨多罗三藐三菩提。若一生若二若三若四若五若十若二十。若百生若千生若百千 生。若一劫若百劫若千劫若百千劫。乃至欲于久时。彼亦久乃证觉。以愿自在。于流转中尽后际劫。何以故。然后于诸法中自在故。又佛说此陀罗尼字门品法本时。三十二千菩萨得忍。彼时此三千大千世界六种振动。尔时世尊说此歌颂。

无错无浊无秽杂 离非趣行到甘露

应天地供作无等 持此方便十力行喜作离怨灭荒尘 面如开华人天乐应胜者德度有流 持此方便十力行除灭他众善他行 人天爱重拂他意分别他行善巧意 此道中行十方行舍增有取不如行 觉察人天如意决行显亦如空中月 此有眼行智者行人天常爱彼意者 不乐有趣境无错分别百行众中吼 此智者行照诸方得十二十复有二 诸相妍妙人天奉得失不着离二取 彼得此行照诸方甘露施主善行施 常与胜财世牛王十力大力降他力 不久得此智者行分别多德胜念意 寂灭多苦与多乐多人尊重善奉事 喜佛功德智学此降众不久如牛王 灭百热恼离诸热飞虚空道多百刹 行此方便照诸方信处善巧诸世信 信惭意住念无等振去百著作世香 持此方便百德聚分别多德吐三垢 彼有润腻美妙言善说百分天地中 持此德财胜无等度人天住无畏城 振去闇尘如言说如行无恼行如行 持此方便十力行甘露财胜名闻至 胜德无等如行得如意人天如言说 智者学此甘露道无尘至处照十方 脱慢众生直无曲至无畏城离荒慢 持此方便十力行言说善合化人天 不喜乐欲喜乐法说作作者说百行 学此方便善意者等意等行净众生 善合善美善行说诸法中巧常与乐 行此方便喜甘露

恶摩罗力不久降 振去荒垢散三垢行于此地与大财 持此方便十力行超过恶趣行胜趣 象马兽主戏行者赞德持德百德满 不久得此智者行善巧处行不住有 势力示现决胜力至陆住水离诸腻 若学此行十力行舍城及与村落地 舍爱不爱不乐境及舍胜树舍怨众 智者学此决进力忆念过去多百劫 念诸世中生及死及念已先所闻法 持此寂静胜定意法炬炽然常令有 喜法彼施于财法及持十力所行者 持此寂静胜定意住舍摩他有慈意 寂静止意寂静根净戒甜美爱语音 当有持此三摩地喻如犀行无我所 得到闲方与闲道离八不闲随处住 持此寂静胜定意于念觉知自性行 亦当善巧知尽法示现最胜堪忍力 于此中学胜义行应得诸世所赞叹 多百数天当赞彼作处作者作寂静 于此智海亲近住鸟飞足迹当顺行 于诸烦恼得寂灭摩罗不行彼方便 此寂难见勤相应说决定觉善逝行 拔断有爱作无有得彼世中常供奉 持此寂静胜定意所应断者于此净 断烦恼已照三有彼作荫覆遍诸方 若持此胜三摩地念他所行及自所 念已为说如顺行无慢行体胜者行 持此寂静胜定意有施舍已调伏意 善逝所趣速能行施与无畏说无畏 此胜上定则便得于诸世中当作亲 错误已脱复令解

共集言议有善巧 若人修此三摩地身等金刚全一合 速能破散魔罗军纯白净照无有垢 持此寂静胜定意是处而住处所应 于处不住上意得于处非处有善巧 若此定意人能持无著辩说佛功德 出生俱致多觉解彼无疑惑不正意 此胜寂定有能持于彼甘露速能信 亦常信于与乐者得到果已护他世 此胜寂定有能持解知于聚常自空 彼无错误无迷惑诸行行到三有中 若人持此三摩地当得舍离于老病 不被他降巧为直其心相续喜持戒 若此定意人能持割断生树是圣道 涅槃寂静速能触弥黎车地彼不多 若人持此三摩地不自赞扬巧妙语 功德名称上普德端正显现众中入 如昴宿日月净空眷属众具家姓名 善逝亲眷彼时得彼所有辩如水王 谓当持此三摩地法自性相无我行 于诸世中顺觉已速作三千勇健主 此经希有平等行乃至三千世中林 人姓三种众生行于彼胜上得智门 此勤相应触甘露毒刀及火不行入 不畏枷缚诸逼恼夜叉罗刹不生害 若净信心此相应财无所失财不离 无病无忧无业报不盲不瞎亦不哑 如是有持此四句六十三亿二足上 普念于此相应者彼所若与总持藏 此寂难见已相应若于菩提欲疾触 最安隐德若欲取应令此胜经典行 诸所希望则满足

彼故闻已善喜乐 若人于中求菩提彼勤相应若四日 彼当得此胜寂定八十俱致二足上 余胜六十那由多普念与此相应者 转诵作此三摩地若闻于此善得利 闻已若有作信解佛功德中彼无惑 如到菩提如是持彼故闻已此实行 莫得懒惰喜无德诸福决定到手中 若持此经若书写我念于先百数劫 有最胜者名辩幢彼说此胜三摩地 王子月妙闻彼已疾舍王位而出家 彼闻一夜及一日于彼分中死时到 至余刹土而复生如恒伽沙复多彼 见已复见无边胜诸处闻此三摩地 于三劫中证胜觉名曰宝炎最胜者 胜者然灯为说记如是大利由闻此 彼故闻已莫懒惰我今欲作告汝等 天人所有美妙者我于此中开宝藏 十力财物汝当取

又喜王。先过去世不何数劫。过不可数广远。无量不可思不可量。于彼时节。有佛名辩才璎珞庄严云鸣出吼显音如来应正遍知出世明行具足善逝世间解无上调御丈夫天人教师佛婆伽婆。其佛刹土名无边宝功德庄严。世界名无垢。劫名爱见又喜王。彼辩才璎珞庄严云鸣出吼显音如来应供正遍知。有无量声闻。有七十二俱致菩萨摩诃萨。并皆得忍到灌顶地。又喜王。于彼菩萨众 中。有菩萨说法者。名无边功德辩幢游戏鸣音彼有过量念行惭辩。于陀罗尼中。游步尽至得五通智。彼白彼佛。令其观已为四部众广说此说决定观察诸法行三摩地。又喜王。于彼时节。有王子名福报清净多人所爱鸣声自在。而彼妙形端正可观。最胜净色成满具足。于无上正觉中久已发 行。喜王。福报清净多人所爱鸣声自在王子。闻有无边功德辩幢游戏鸣音菩萨说法者。说此名决定观察诸法行三摩地。若入村城聚邑王都中说。时彼王子于彼说法者边。闻此三摩地。闻已欢喜踊跃爱悦满意。善意更生。诣向彼说法者菩萨摩诃萨所。到已顶礼彼说法者足。尊重爱敬合掌而住。于此三摩地中。复过量喜。欲闻此三摩地。彼说法者。复知彼过量净信已。彼时广说此三摩地。喜王。如是彼王子于彼说法者边。闻此三摩地已。又复过量欢喜踊跃爱悦满意。善意更生。随所著衣而以奉覆。说如是言。令诸众生得此三摩地宝。如此说法者菩萨摩诃萨。彼以于彼说法

者所舍施善根。于现法中。承事八十恒伽河沙等诸佛世尊。于彼诸佛世尊边。闻此三摩地。彼诸佛世尊所皆作最胜供养。于彼诸佛世尊教法中出家摄受正法。诸所不闻百千俱致修多罗而能辩说生念常满。受变化生得五通智。得陀罗尼无著辩才。彼顺次第行诸助菩提法。满已于无边功德宝庄严佛刹中。证觉阿耨多罗三藐三菩提。寿量无量。声闻众无量。菩萨众无量。光明无量。愿功佛庄严无量。又喜王。彼时节中。有名无边功德辩幢游戏鸣音说法者。汝意莫作异见。何以故。喜王。彼大眼如来是也。不动如来为记菩提。又彼王子名福报清净多人所爱鸣声自在者。彼无量寿如来即是彼时王子也。又喜王彼王子闻此三摩地已。七十千劫业障皆悉灭尽。即得分别诸法句品出无边门名陀罗尼及不远离三摩地乃至菩提场。喜王。彼因缘故。如是当知。此三摩地于诸菩萨摩诃萨所。如是多作净诸业障转。庄严净刹功德转。速满佛法转。又喜王。先过去世不可数 劫。过不可数广远。无量不可思不可量。于彼时节。有名净面无垢月妙威藏如来应正遍知出世明行具足善逝世间解无上士调御丈夫天人教师佛婆伽婆。又喜王。彼净面无垢月妙威藏如来应正遍知。所有佛刹功德庄严。我今不可一劫广说。乃有如是无量功德。庄严聚集佛刹清净。菩萨摩诃萨众。于佛法中皆悉决定。喜王。于彼时节。有长者子名曰显妙广身。彼诣净面无垢月妙威藏如来所。到已顶礼彼世尊足。即以无量摩尼宝珠璎珞百千间错奉覆彼佛。在前而住以欲法故。彼如来知彼净信已。于此三摩地初中后广说。喜王。如是彼长者子。于彼佛边闻此三摩地已欢喜踊跃爱悦满意。善意更生得大法力。得法力已。不用求天人中。彼七十千妇女舍已。普一踰阇那四大藏无边宝满舍已。八百园林舍已。诸所受用众具舍已。于彼世尊教中。剃除须发着袈裟衣。以信出家非家而行。又喜王。彼长者子先在家时。地不敷衣不曾足蹈。既行出家已。十千岁中。仍不敷衣足不蹈地。中不坐不卧。唯除食受用时。十千岁中睡眠不入。乃至于弹指顷。亦不曾分别欲分别嗔分别害。十千岁中异心不生。唯于遍智相应发行精进。得诸辞声摄诸佛语名陀罗尼。成就普音入门名陀罗尼。彼如是炽然精进具足。乃有六十那由多天。于彼菩萨所勤行给侍起作相应。令其身心安乐精进堪能。彼如是行出家已炽然精进。闻此三摩地故。九十九俱致百千劫流转皆悉背舍。现在值遇七十千佛。有诸处中行出家已。此三摩地持读思惟。为他广说。彼发行精进故。不放逸行故。成就此三摩地。于八劫中证觉阿耨多罗三藐三菩提逮得如是佛刹功德庄严相住。如彼世尊净面无垢月妙威藏如来所有刹土。我今见彼于南方分中四十四百千佛刹过已。名大庄严世界。彼中作佛有名善意喜。乐如来说法。无量菩萨摩诃萨众集数不可尽。喜王。彼诸菩萨摩诃 萨。若欲速于诸法随顺得自在者。此三摩地。当闻当持当说当念。尔时世尊。复欲过量赞说此三摩地功德令高出故。即说歌颂。

我念先世无边劫 犹如恒伽沙无量时有智者世间导 辩才鸣声诸方闻彼胜教中有比丘 持法智人说法者

此寂静定彼说已 王子已于彼边闻即以自衣而奉覆 回向最胜菩提道复见无边诸导师 得道彼号无量命彼先所有慧作业 皆尽无余无报果闻此大妙三摩地 有辩才者具功德彼于后时中 若有欲求道

应当闻此定 诸恶自当除又佛无垢月 说此三摩地长者子闻已 即取行出家彼于十千年 思惟三摩地足不蹈无衣 亦不入眠寝此得胜菩提 唯有共听故不爱于家中 亦无欲财物彼至诸佛刹 于彼皆已闻诸行所入门 顺觉已不久其心彼先满 亦满彼意车彼速得菩提 此何不勤作后时当来世 多有求菩提无资财无乐 不欲行出家嗔骂而叱责 毁辱说恶语各各共闻已 而言当作佛千数非一苦 忍受为欲故为爱欲作奴 而言当作佛梦中见佛已 彼暂得苏息于他当欺慢 菩提我不疑此经彼闻已 言声不会义而苏息自心 不久当作佛彼等闻此实 若所闻此已彼无有所著 亦如空中风有此出家已 多有求菩提为知识故嗔 各各而生起

彼贫穷少福 限闻即喜乐于他有欺心 我到菩提岸见光得界已 众生而供养以此少等喜 知当到菩提彼菩提大远 若嫉妒谄曲我到智数数 大远最胜者闻此经典已 知当得菩提见无量寿刹 作佛当不久大远彼菩提 依止有得见心若不相应 我当不记彼及此长者子 财聚已舍离于后出家已 后着乞食家如此三摩地 于先然灯所若闻好当作 不复渴爱生彼剃发出家 系缚知识利海中取麻担 而舍于珍宝闻中非决净 无戒非出家修行菩提道 彼故莫放逸后时若有处 说时当听闻彼为知识故 复行不赞说在前当礼拜 及当与称善如是以衣散 复行不赞说泣泪洒作已 奉施于自身彼复在众中 而说其恶行不爱阿遮梨 不重近诵者为少而相破 以家相嫉恶唯信他福德 自德不思惟当生猛毒恶 知他富供养华香及末香 幢盖幡鬘等鼓乐供养我 当言得菩提此我实供养 闻此胜定已

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| 当舍知识利 | 修行则相应 |  |
| 何供养色身 | 诸聚我已舍 |  |
| 应供养法身 | 亦如善实供 |  |
| 爱命舍离已 | 常宿阿兰拏 |  |
| 念此修多罗 | 当尽于命世 |  |
| 喜王我告汝 | 修行此已闻 |  |
| 决莫共彼辈 | 谄曲作伴党 |  |
| 于中我不赞 | 在众中当言 |  |
| 此实此不实 | 于中莫欲信 |  |
| 不于境界所 | 有欲佛菩提 |  |
| 所有彼诸行 | 彼菩提大远 |  |
| 我所有神通 | 此见大体力 |  |
| 诸此有禁戒 | 修行我得已 |  |
| 爱戒作分者 | 众中似野兽 |  |
| 已舍知识利 | 独宿阿兰拏 |  |
| 我无有是处 | 我不说无实 |  |
| 久后末世时 | 此经付嘱汝 |  |
| 无量寿放光 | 及不动法王 |  |
| 六十三亿佛 | 众会皆已见 |  |
| 教师皆付彼 | 久后令护法 |  |
| 如此经智印 | 我普持在后 |  |
| 三千即震动 | 诸天称善言 |  |
| 多有华雨落 | 闻此付嘱故 |  |
|  |  | 观察诸法行经卷第三先世勤相应品第二之二 |

尔时喜王菩萨摩诃萨。共三十千菩萨。闻如此等久后末世五十年正法破灭。泪出身动毛竖腋汗。即起于座。一肩整理上衣。右膝着地向佛合掌。共一咽喉而白佛言。世尊。我等于久后末世五十年正法没时。彼中大厄至时。各各破时。说法者逼切时。遍智灭时。白法散时。空无命时。正法教破灭时。谤正法时。少智言语现时。共住杂话满时。恶求活命时。各各行不赞誉时。摩罗严仗炽盛时。彼中转大逼恼时。世尊。我等舍自身命。及弃诸知识乐。如犀牛行。若林若小林中离诸爱着。于如此等修多罗所。取如来智。到大法体智藏种性。不颠倒行所印。摄受无量善根陀

罗尼经所印破诸外论。顺觉遍智摄受正法。示现诸众生乐。我等皆当写读持说。世尊。我等堪忍住泥罗耶。为此三摩地宝故。我等亦复不舍如来法僧。及不舍无上正觉。尔时彼诸菩萨摩诃萨喜王为首。一意一声。于佛及诸天等世前。无上大法师子吼说已。说此歌颂。

应知我等心 如我欲求觉无有异证明 唯除丈夫上

自然已知我等心 如我欲求胜佛智我三有中无异证 如胜众德到岸者身命已弃舍 无余两足上

持此三摩地 于后大怖时

于身不爱及离命 诸亲利乐舍无余行此无尘三摩地 后时中难有大恶若劫无边不可量 住泥罗耶恶苦畏持此无尘三摩地 我当堪忍恒时中如是苦恼无有边 住泥罗耶困无护持此无尘三摩地 我当堪忍恶害苦于中我堪忍 不动牢精进

我请诸众生 法施不求物亲利众生利 供具诸所有名闻及赞毁 我已忍舍离我请诸众生 实法不求物我当广说法 众生法足饱清净既已有 当行菩提行当作广义利 为怜愍众生皮肉及以骨 髓血皆枯燥我当不懈怠 以见苦众生皮肉与薄皮 及血我令燥我今破此身 不生小精进见此众生苦 病触大畏中当令度苦海 陆处安无畏我住阿兰拏 舍离诸爱已慈想已遍满 与乐令无热

闲林阿兰拏 少声我住止舍离诸杂言 不共彼为爱我当有慈意 与诸众生乐甘露胜乐与 病断得乐性彼所不顺学 若彼离如言我当修行住 如此经中说我等不复彼 顺学其所行若彼凡非行 不实离如道我等当常住 实语自境中如此经中说 我当有彼意我当不放逸 如佛陀所知于众生与力 于中我前行

我当常有不放逸 如胜者知遍智见诸众生中我与力 我当前行佛智中我当堕火聚 若当食毒食

不为知识供 不说佛菩提

我为法故堕火中 食于毒食我入苦不复系缚知识利 无上菩提不广说摩罗若无量 作碍于我边

已舍诸摩罗 当作世支帝

摩罗百千不可量 于中彼为我作碍我皆已离无烦恼 无上支帝世当生

又于中喜王菩萨摩诃萨。以师子吼说时。此三千大千世界。六种振动大光遍世。诸众皆以散华奉散上虚空中非一。诸天乃有俱致那由多百千。出声称善。复作无量无数俱致那由多百千音 乐。说如是言。此喜王菩萨摩诃萨。不久向菩提场。当作如来师子吼说。如如来吼。诸天世前。尔时世尊。于喜王菩萨摩诃萨所。与称善言。甚善甚善。喜王。汝能摄受正法。说此无上大师子吼。如汝已于恒伽河沙等佛世尊边。如是师子吼说。喜王。善听善听正念作意。当为汝说所有菩萨摩诃萨摄受正法所生福聚。喜王。我今为汝作譬。以此譬故。于中有一智者丈夫知所说义。喜王。如彼东方分中恒伽河沙等佛刹。如是南西北方及下上方分中。如是十方及不正方中。恒伽河沙等佛刹。彼等皆作一城垣墙围绕。然其墙量至有顶际。彼乃至尔许大。纵广大城蔓菁子满。尖头系住不概令平。时有异丈夫出生。以分别故。若彼诸蔓菁子右手取已。掷于上空所掷无间。彼

大蔓菁子聚。乃至彼时如是风吹彼大蔓菁子聚。动散破已。掷至十方一一刹中。一一蔓菁子堕。终无有二。乃至所有大蔓菁子聚。诸佛刹中一一蔓菁子堕。喜王。于意云何。彼佛刹数能得方便知边际不。答言。不尔婆伽婆。不尔修伽多。唯有如来还如是知。佛言。喜王。若复有信解施菩萨。乃至无量无数。复不可数佛刹。以七宝满作已。而用施与。若有其余尊重正法菩萨摄受正 法。乃至一日夜中堪忍。为令正法久住故。此如是于彼过多福生。何以故。喜王。于一如来所摄受正法已。即于过去未来现在佛世尊所。而得摄受正法。喜王。诸宝舍时共漏共取。喜王。又法施时无漏无取诸苦转灭。喜王。彼故汝等当信解法施。莫信解世财。汝等应以法供养供养于我。莫以世财供养。以法恭敬恭敬于我。莫以财物恭敬。何以故。喜王。诸佛世尊菩提从法而出。不由财出。尔时喜王菩萨摩诃萨而白佛言。世尊。我等亦当尊重正法不尊重财。何以故。世尊。必以法故菩萨摩诃萨证觉阿耨多罗三藐三菩提。不以财物。又财令烦恼长故。法令烦恼尽故而转。佛于喜王菩萨摩诃萨所。与称善言。甚善甚善。喜王。善说此言。法令烦恼灭故而转。又喜王。善听善听正念作意。当为汝说。如先菩萨摩诃萨。摄受正法勤与相应。不惜身命。舍离诸乐及以知识财利恭敬。而于正法摄受。喜王菩萨摩诃萨言。如是世尊。我甚乐闻。佛言。喜王。于先过去世时不可数劫。复过无数无量广不可量不可思惟。于彼时节。有佛名广净厚金普无疑光威王如来出世应正遍知明行具足善逝世解无上调御丈夫天人教师佛婆伽婆。又喜王。彼广净厚金普无疑光威王如来应正遍知。寿量无量。及有无边功德庄严佛刹。及有七十俱致百千声闻眷属围绕。并无量菩萨众。悉已出无边行顺入法界。喜王。如是彼世尊广净厚金普无疑光威王如来过去灭已。于久后时正法没时。有说法者。名无边宝振声净行聚。其说法者尽到行处。得五通智总持自在。不断辩才顺入法行。彼入村城坊邑王都。而为众生说法。所谓亦说此决定观察诸法行三摩地以为发起。彼随次第建立六十俱致那由多百千众生于无上正觉。于彼时中。多比丘出似下入道(谓外

道)着富伽罗。彼等不用此三摩地亦不能忍。彼以妒悭所缠。于彼说法者比丘所。谓王治境诸处村城坊邑王都。不听知不令入。不共言不比数。喜王尔时彼说法者被驱出村。无怯避心。无小劣

心。无嗔动心。无厚浊心。无杂污心。唯于正法如是顺护。不惜身命舍诸财利恭敬已。有大林王其名二生(二生者鸟也初产卵一生也后出[穀-禾+卵]二生也凡卵生者皆应二生以鸟卵生者多故独得二生之号)。振声散华而往趣彼。到已入坐。共三十千俱致菩萨。彼于彼林王中游行。其四大王身天。乃至色究竟天。为闻法故来诣其所。彼于大天众中说法。彼边三踰阇那百千天人满中显

现。于彼林王中为四大王身天众。如是如是说法。令九十百千天不退转阿耨多罗三藐三菩提。及无量百千天子证见道智。彼所四大王天三十三天主。及梵天娑诃主。勤来给侍随其所为。若彼说法者给侍。亦有三十千俱致菩萨。喜王。于彼时节。有王名多人无忧普欲喜音。出阎浮洲。法王以法。于四洲中自在转轮七宝具足。喜王。又彼多人无忧普欲喜音王满足千子。然悉化生加趺中出。正念不失。内宫妇女八十四千。皆有梵行。又彼多人无忧普欲喜音王。常顺梵行常入正定。

喜王。尔时无边功德宝振声净行聚说法者。知彼王心已于先世相应成就。决定发行阿耨多罗三藐三菩提。彼于寂静夜中。变化自身作摩那婆像入月轮中。彼王在殿诸内宫围绕。时从彼林王升虚空中。犹如雁王而无所著。诣彼多人无忧普欲喜音王所已。出月轮中作梵色像。于彼王前空中而住。普遍宫殿作光明已。即为彼王。而说歌颂。

莫非法行人地主 名闻称誉必不增以非法行不得乐 现在无乐人中主地主汝先亦法行 四洲自在利今得护法种性无令断 人主顺护于法行于正法眼应顺护 正法护已乐欢喜多比丘出无禁行 诽谤善逝及菩提我等发行佛菩提 如是众生及见舍若为此等行行时 如是众生堕恶趣此阎浮洲有比丘 无边聚地振声者观察于义说正定 无我无命富伽罗彼说此寂三摩地 比丘诸世而驱遣振声净妙林王中 于中宿住善护法彼住彼林善喜乐 色究竟等天悉来彼说此寂三摩地 多天俱致发行道王像若汝何处欲 闻功德海三摩地及为众生多作利 今应诣彼说法者如来出生甚难得 说正法友复甚难求法众生常最难 护法人主最难得此阎浮洲汝自在 摄受正法汝应为常与无畏说法者 如是说法城中到若我所言王当作 当来多利必恒得及为众生当作利 复当得摄佛菩提

喜王。如是彼说法者。于彼王所觉察作已。如是还虚空道入于月轮。复诣彼林王所。彼王闻此觉察已欢喜踊跃爱悦满意善意更生。彼夜过已。共满千子及四分力众并余大多人众。诣彼二生振声散华大林王。到已向彼说法者所。于彼时分彼说法者。为彼大天众及菩萨摩诃萨。广说此三摩地。尔时彼王及子与人围绕。共见彼说法者及菩萨摩诃萨。即得大爱净信欢喜。彼等以净信

心。顶礼彼说法者足。及顶礼彼菩萨摩诃萨足已于一边坐。彼随坐已。彼说法者为说此三摩地。彼闻此三摩地已。得大踊跃爱悦净信。尔时彼王即得此三摩地。及彼大多人众中。八十四千众生皆发无上正觉之心。及彼千子皆亦顺得不断辩才。喜王。如是多人无忧普欲喜音王。欢喜踊跃遍满其意。即起于座。以得无价二衣。奉覆彼比丘说法者。王诸所有皆以与之。及施无畏苏息。乃至尽寿给侍。随其所为请与衣食。作如是言。比丘汝宜下入村城坊邑王都。我为侍者。令诸众生当得此智。喜王。彼王如是语已。顶礼彼说法者及眷属足已。出还本宫。喜王。尔时无边功德宝振声净行聚说法者。从彼林王中起出已。入于村城坊邑王都中。发起为众生等说法。彼王于诸人处宣教敕云。莫有一人于此比丘不爱念不意喜不敬重不比数。彼王千子随彼说法者后。相续拥护为于法利。及余三十千人王子眷属。亦为彼菩萨摩诃萨而作给侍。随其所为令解诸乐行故。喜 王。如是彼说法者。为成熟众生故。自身命量持经半劫。彼令无量众生于三乘中皆已成熟。彼王及子并众眷属。若彼王子给使。作彼菩萨给使者。于中皆已发菩提心。彼以闻此三摩地善根前行故。皆共于八十劫中。承事六十频婆罗诸佛世尊。诸处皆闻此三摩地。如其所欲摄取佛刹。于中或有到菩提者。或有现行菩萨行者。为成熟众生故。喜王。如彼时节中有说法者名无边功德宝振声净行聚。汝意疑谓异耶。莫如是见。何以故。无量寿如来是彼时节中说法也。又喜王。如彼时节中有王名多人无忧普欲喜音。汝谓异耶。莫如是见。何以故。不动如来是也。又喜王。彼时节中彼王千子。汝谓异耶。莫如是见。何以故。此贤劫中菩萨摩诃萨。若于贤大劫中千佛当出是 也。又喜王。彼时节中彼无边功德宝振声净行聚说法者。所有彼三十千菩萨朋友。随彼后后相续围绕。汝意疑谓异耶。莫如是见。何以故。彼诸菩萨摩诃萨。于一劫中证觉无上正觉。喜王。如是摄受正法勤与相应菩萨摩诃萨。为无量无数众生而作义利。及速得此三摩地。喜王。彼故若我现前若我灭度。此三摩地。应当受持读说思惟。为他广演速当破摩罗军。尔时世尊欲令此义过量高出。即复说此歌颂。

于诸众生若与乐 千那由多不思岁不得譬此福德量 若此心生菩提因所有众生十方中 彼等皆成胜独觉千俱致劫供养彼 净心以乐常与之若此菩提生欲已 云我当得二足上此三摩地持一颂 此于彼福胜有余彼诸众生得佛世 千俱致劫供养彼彼亦不得喻此福 若一心生胜菩提若于佛法守护者 此三摩地四句颂非菩提心尔许福 如彼守护正法者

此世界中众生等 若有化彼以菩提于不受道若闻已 不生恐怖此福胜若有菩萨行施与 如恒伽沙俱致劫以诸珍宝满于刹 亦不闻此三摩地如是若有闻此定 四句歌颂智者持过多取于福德聚 非多亿劫而施与若护菩提胜者可 此不可思无尘定不可以言皆具说 若彼有福摄取者于死时中见多佛 彼所有念未曾忘于中所欲行刹土 此三摩地应书持身所有乐如心乐 得生天上会圣者当生未曾得苦恼 三摩地王随喜故千那由多所入门 无边光明胜者许我已住于胜力说 要由此定得菩提如总持门得辩才 得三摩地如神足智所得者圣无流 若演说此三摩地智者所生诸刹中 彼当现前见诸佛及闻彼法并受持 由于此定诵习转若得端正不少根 三十二种百福相众生见已得踊跃 由于此定诵习转智者美音悦意言 具六十分音岸到摄取佛音净众生 由闻此定赞言善彼当得慧而善利 彼亦得智而无浊彼又知诸众生心 若持此寂三摩地无有一声所入门 彼于其中不生辩于诸声中得善巧 由诵无尘三摩地得不小心不羞怖 又得欢喜生踊跃彼所喜乐未曾减 由广说此三摩地我今所见如到手 汝等今应作正心汝等是子顺我教 发行此定当令得此有尔许我能说 汝等净心行相应

至我今住应勤作 莫于后时当热恼

(说诸法无边行三摩地中摄受正法赞叹先世勤相应品分第二竟)

观察诸法行经授记品第三之一

尔时喜王菩萨摩诃萨白佛言。希有婆伽婆。最善希有修伽多。乃至如来。此摄受正法菩萨摩诃萨。所有功德称说赞叹。世尊。何法具足菩萨得此三摩地。佛言。喜王。一法具足。菩萨得此三摩地。何者为一。喜王。于中菩萨牢固誓愿。住阿耨多罗三藐三菩提中。彼所若有破坏。若对前调弄。若向他毁呰。若违诤若嗔骂若诃责。彼于其中无忿无嫌无结恨生。于上观察自心而住。我发菩提心时无人请我。若天若龙若夜叉。阿修罗伽留茶揵闼婆紧那罗摩睺罗伽及非人非非人。亦不有一世间他人请我。唯我自心思惟生阿耨多罗三藐三菩提心。然我彼心生时诸佛皆知。我今不应如此。若我为他自在所破。若他对前调弄。若嗔骂若诃责。若轻欺若戏学。若害言若打。欲令恐怖舍于菩提。或舍众生若复我作小意。或声闻心或独觉心生。我则欺诳诸佛世尊。若此心生菩提。我今须住牢禁誓愿。彼心生时终不放舍。乃至未坐菩提场。喜王。此是一法具足。菩萨得此三摩地。尔时世尊欲令此义过量普明。即复说此歌颂。

智者常生牢固誓 为求无上大菩提我于中间不疲乏 以不疲心行菩提若被调弄及违诤 嗔骂诃责不供养自心如是顺安慰 于中无有嗔破生若我菩提心生时 非天龙等而请我诸众生中我生悲 生心缘于菩提故若复我今作小意 我则欺诳诸世尊我当牢进不作疲 守护誓愿而作佛如是行者大名称 此三摩地有现前根本住立菩提心 行法菩提不难得

喜王。又别二法具足。菩萨得此三摩地。何者为二。如言如作。诸白法行取而不厌。喜王。于中何者如言如作。此菩萨闻有菩萨行。闻有佛法普满。彼则取此而作。我亦行此。菩萨行已。因此当觉无上佛法。彼如所言。即取而作。如行成就。所行清净。此是如言如作。云何诸善行中不厌。此菩萨作是念。遍智无量。如是众生无量。我作义利。彼不可以少善根少行。于无量遍智而得普满。为无量众生而作义利。彼若发起如是善时。彼诸无量回向而以回向。当如大海求闻不厌。喜王。此是二法具足菩萨得此三摩地。于中又说此言。

如言即如作 彼无不如言彼亦不言说 若有别异此

彼菩萨者如言说 如是相行闻已行智者如说即如作 彼得此定佛功德不厌足白法 彼等无有厌

彼无量菩提 无量功德性

又不厌足于白法 意常不足犹如海无量无边众生界 不可小意而厌足如所言说即如作 又不厌法于法求于此二法顺学时 彼得此定佛功德

喜王。又别三法具足。菩萨得此三摩地。何者为三。此菩萨三种禁戒成就。何者为三。彼谓身语意戒。又无三种烦恼烧热。何者为三。彼谓贪欲烧热嗔恶烧热愚痴烧热。及三界中不依而行梵行。此三法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

禁闭三种处 身语及意等已寂三烦恼 不依三界中

禁闭身语及意等 三种烦恼意复寂及三界中不作依 彼故速得三摩地

喜王又别四法具足。菩萨得此三摩地。何者为四。彼谓知因生法。知彼因已。及知因生法 已。即舍其因。及不着因生法。彼如是知具足。菩萨不见有一法非因生者。彼如是念。若彼法因缘生者。彼空本性不生。又彼如是智具足已。不起无明。令灭无明故为众生说法。不起诸行。令知诸行故为众生说法。如是乃至不起老死。令超老死故为众生说法。喜王。此四法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

既知于因缘 亦知因生者彼则无有见 如断及以常及因亦普知 若相若自体若法属于因 于中智不着因缘所生者 若有实是空于中若智转 彼得三摩地普知无明已 诸行则不生

如知亦如说 利益众生故若有此四法 菩萨诸胜者彼不难得此 佛赞三摩地

喜王。又别五法具足。菩萨得此三摩地。何者为五。喜王。彼谓菩萨知作知合知门知行知 道。于中何者是作。所言作者。若于诸众生中等心舍种种想。诸众生中以一味慈。此名为作。于中何者是合。若知身中报熟。所作善业回向菩提。于中不触。此名为合。于中何者是门。所言门者。空门又甘露门(依梵本名云不死昔来义名甘露)。于中亦不由他。此名为门。于中何者是行。彼谓空行独行如行。诸法本性普净之行。此名为行。于中何者是道。所谓离于我作及我所作。圣正见者。此名为道。喜王。此五法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

等心众生中 彼等作如是亦信业报熟 则合此无上

非道小法普离已 求于善法不休废皆以回向于菩提 而于菩提无所触

知于解脱门 谓空及无相亦不作于愿 此是无上门

于诸法中有善巧 于诸法中常不依独自合于无生境 我及我所彼不生智者所作合与行 及道四中恒住者是合菩提不难得 况复此寂三摩地

喜王。又别六法具足。菩萨得此三摩地。何者为六。彼谓知眼及知眼自性。彼知眼已及知眼自性已。于意喜色不意喜色中。无有着碍到于等量。此色眼根不烧。如是知耳鼻舌身意。及知意自性。彼知意已知意自性已。于意喜法不意喜法中。无有着碍到于等量。此法意根不烧。喜王。此六法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

知于眼自性 非自性自性彼不碍色中 若空若不净色中到等量 彼无有欲染知本性体已 彼无有烧然如是耳鼻所 舌身及以意知彼自性已 诸法中不着

禁六境界中 令不走于外自性智成具 非欲非离欲如是智等最 是菩萨胜者彼不难得此 佛赞三摩地

喜王。又别七法具足。菩萨得此三摩地。何者为七。彼谓不谄故。纯直故。欲法故。求法故。观察法故。开法故。行法故。喜王。此七法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

无有谄曲恒时直 及无异言意无异如意所念如言说 智者自乐复与他顺法行法而住中 未曾以声为最胜如是勤合则得定 疾触无上大菩提彼有欲法大名称 求闻未曾有厌足如闻正念而观察 彼还广说为多人

喜王。又别八法具足。菩萨得此三摩地。何者为八。彼谓戒聚普净故。诸爱着远离故。常出家心故。乐住寂静处故。不用诸利养故。不惜身心故。高大信解故。于爱不爱等心故。喜王。此八法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

普净于戒聚 善净中住止已离诸爱着 胜教中出家善逝教比丘 应舍于利养而求住此寂 此定最难见

若念修此最上行 爱不爱中无有别摄取八法而转行 彼得此上三摩地

喜王。又别九法具足。菩萨得此三摩地。何者为九。喜王。彼谓此菩萨舍九嗔事。超九众生住处。成就九次第定。过八邪倒。入八正中。离八不闲。证八解脱。知七识住。修七觉分。喜 王。此九法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

众生九住处 于中众生依断离诸见故 彼无有依问断离八不闲 已触八解脱于七识住处 以正念普知

智者修念七觉分 断诸分别拔烦恼

如是勤合则得定 亦复疾触胜菩提

喜王。又别十法具足。菩萨得此三摩地。何者为十。彼调舍诸所有故。堪忍纯直摄取无量流转故。满足出世智故。不得诸众生而大慈故。持诸所闻以多闻故。超诸施设而大悲故。不用诸乐方便善巧故。普念诸佛故。此十善业道。乃至梦中亦不忘失故。说法依菩提心不羡异乘故。喜 王。此十法具足。菩萨得此三摩地。于中又说此言。

舍诸所有而欢喜 亦有忍语纯直心俱致劫行无有乏 彼速得此三摩地有智慧者无烦恼 有慈心者无希求摄受诸闻不忘失 彼得此寂三摩地悲诸众生不戏论 诸巧方便不受乐普念诸佛正念者 彼得此寂三摩地护诸十善皆清净 乃至梦中不曾失心念到于菩提行 未曾羡慕小乘中若有如此法最胜 于诸佛法不难得速得破坏魔罗众 当触最胜净菩提

又此法本世尊说时。七十千众生远尘离垢法中法眼清净。七千众生皆发无上正觉之心。皆与不退转记。三十千菩萨无生法中得忍。彼于后时欲护法城。无量众生善根成就。此三千大千世界六种震动。大光遍世。三恶寂止。诸众生前皆见如来。世尊从身复放光明。以此光故。无量无数世界大光遍满。彼等众生光到身已。彼皆于佛随顺正念。与乐相应去离热恼。彼世尊光。于十方中无边珍宝庄严。非一百千种色。俱致那由多百千叶莲华出生诸处。莲华中有似世尊奢迦牟尼如来像。然彼似如来像。彼莲华中端坐显现。彼诸处莲华中莲华台上。有似喜王菩萨摩诃萨。右膝住于莲华台已。亦如是问此三摩地。彼诸如来。亦如是广说此三摩地。一一如来觉悟成熟无量俱致那由多百千众生。尔时世尊告喜王菩萨摩诃萨言。喜王。汝见普十方中似如是无量无数如来莲华中坐及似喜王菩萨摩诃萨者不。答言。我见婆伽婆。我见修伽多。而我不知数量。佛言。喜 王。能取恒河沙等数量。而不能知彼等诸佛世尊数量。所有如是诸佛世尊。汝所见者也。如是彼等似汝菩萨摩诃萨。亦复不能知其数量。

尔时世尊摄希有神力已。告喜王菩萨摩诃萨言。喜王。于意云何。如来从此佛土有处去耶。于坐动耶。汝亦有处去耶。答言。不也婆伽婆。不也修伽多。佛言。喜王。以是因缘。应知诸法皆如。生作住相。分别起出。无来无去。如所欲如所作。以无主者故。应见彼等皆空分离喜王。是故汝于诸法应当信解。见如焰梦影响水月电泡。汝等应如是学。何以故。深深信解菩萨。当得

此三摩地。

观察诸法行经卷第四授记品第三之二

于中世尊。又告喜王菩萨摩诃萨言。喜王。若复菩萨依我众生。恒伽河沙等劫。施与护戒念忍发进入定修智。若复菩萨信解诸法无我。此过多彼福德聚生。及速证觉无上正觉。何以故。喜王。昔过去世不可数劫。复过无数广不可量无量不可思。彼迦罗彼三摩耶。有名宝光威轮王如来出世应正遍知明行具足善逝世间解无上调御丈夫天人教师佛婆伽婆。世界名有宝。劫名应往。又喜王。彼迦罗彼三摩耶。彼世尊宝光威轮王如来。有宝世界富满丰足甚可喜乐。多人杂闹。平如手掌。无有瓦砾多饶金银。如触迦真邻泥迦衣。八道交连纯青鞞琉璃夜。及有阎浮那多金体莲 华。大地分中自然出生。量如车轮香色妙好。彼世界宽广有六十四俱致百千洲。一一四洲中有六十四俱致百千城。彼诸大城普广三十二踰阇那。皆有七宝垣墙。有多俱致那由多百千众生所住。一一大城有十二千村戍坊邑围绕。彼诸大城一一有五百受用园。种种诸华果香宝树围绕庄严。彼诸园中一一有三十二华池。八分具足水普满其中。金沙布散宝栏围绕。鞞琉璃夜别以间错。及有宝体优波罗。波头摩。究牟陀。奔茶利华。而生其中。彼优波罗。波头摩。究牟陀。奔茶利中。鹅雁鵁鶄孔雀鸳鸯。迦罗类迦命命鸟众住已各各出音。喜王。彼迦罗彼三摩耶。彼世尊宝光威轮王如来。有园名爱见。彼中世尊所游。王所治处名为有月。依止而住。共七十二俱致声闻。八十四俱致菩萨皆不退转。喜王。有月王所治处。有七十二俱致众生所住。彼诸处中八道相通。又喜王。有月王所治处。广六十四踰阇那。七重垣墙七宝栏楯。种种诸宝门柱。及行列多罗树普挂铃网。又喜王。彼迦罗彼三摩耶。彼中有月王所治处。有王名宝月。于四千洲中转轮自在。为法行法王。又喜王。彼宝月王。于彼有月王所治处。造立宫舍七宝所成。普广四踰阇那。七重垣墙乃至七宝铃网悬挂围绕。及摩尼网以覆其上。彼宫舍中四方有四大园。一名杂画车。二名常开华。三名喜见。四名正行乐。彼大园中有种种树生。彼谓宝树华树香树果树。璎珞树衣树音乐树。富沙树月上树日上炎树。彼大园中一一有四大华池。栴檀那水普满其中。宝栏周匝。阎浮那多金沙布散诸宝。优波罗。波头摩。究牟陀。奔茶利华。以覆其上。鸳鸯和鸣。又喜王。彼宝月王。有四十二千妇女。类如诸天童女。于中有一最大天妇。谓名有福。其色明显过于诸天。又喜王。彼宝月王。有十二千子。形色胜妙见者信爱。最上净色圆满具足。有二十八大丈夫相普庄严身。喜王。时宝月王。出诣意喜见园中游戏行乐。最大天妇名有福者。怀中忽有小儿化生加趺而住。形色胜妙见者信爱。有二十八大丈夫相具足。彼于生时如是说言。诸行无常无住无有安止。颠倒向法彼顺相续。说此伽他。

诸行无常无安止 无住无牢倒向法

凡小念此为常安 以欲放逸无正念诸天及人随有欲 皆是无常尽法体于欲未曾有厌足 无牢欲苦是苦根有名宝光人中上 彼说无垢无为法诸根于中寂无余 及菩提乐圣无漏尊今听我此言语 如来出生好难得宜共往诣善逝边 天胜于天光明行

喜王。尔时宝月王向彼童子。复说伽他。

汝是天龙夜叉神 童子为我说此义汝生即说如是语 于佛法所赞叹言汝何处死此间来 汝名何等向我说光明皆遍此园中 胜德威神汝显照

童子报言。

东方有于丈夫上 修迷留聚导师名我于彼死此间来 欲见法王宝光者我名法上如是知 我今发行胜佛智尊若复欲听闻法 宜共往诣善逝边

喜王。尔时宝月王。共法上童子并诸妇女。与诸王子及余大多人众围绕在前。诣爱见园。向彼世尊宝光威轮王如来应正遍知所。到已顶礼佛足。三匝右绕一边退住。彼大多人众。亦顶礼彼世尊宝光威轮王如来应正遍知足已。一边退住。法上童子。礼彼世尊足已。口鸣其足。说如此 言。世尊。修迷留聚如来致问。世尊。少病少恼起居轻利气力乐触行不。法上童子说已。于彼世尊宝光威轮王如来前住已。向彼世尊而说伽他。

思议应供无上尊 最胜演说无诤行度脱无量多众生 人主在座我今礼此三千界作教王 世尊能以法宝施为他广说法藏宝 破摩罗王罗刹军众中如月光普照 广说行渡彼岸道教师五根及五力 五眼善逝我归命教师离诸烦恼尽 行此地中转轮王

除却三垢犹如眼 世间离垢眼普净摩睺罗伽众生人 无有不向人上者最胜无高亦无下 我今敬礼诸世亲得与不得平等行 诸相华开丈夫月不染世法如莲华 世亲能令爱枝断具足善调心已伏 施戒平等心无嗔难伏众生多已调 伏心善逝人中月言语软美善顺意 说时能动于三千天龙修罗及人等 彼各念此为我说无众生性此是空 无有于相愿亦离尊说此中无处去 亦无有来及无死法界不动无住处 前际后际皆不着于其中间如虚空 尊说此法无思念世尊常说于实际 此中诸世迷乱转如盲烦恼嗔恚满 彼等作念我及人此法似如幻与云 眼所见者空不动若有得此胜妙忍 彼等教师常随逐犹如种种画虚空 无处无有一处住如是处住觉自然 故彼无有一处似诸声听时无有实 亦不可见无住处若闻若说亦复然 彼等本性空不动胜者法体相亦无 当见如幻所示现若见如体无分别 当见善逝亦如是诸土平等土非土 诸佛平等佛功德诸法平等法空寂 诸众生等无众生不尽尽没于尽中 不尽尽没无尽中其尽不尽尽不尽 此忍如是常随顺分别分别起分别 诸法亦复无处起若所起者常不起 此忍如是常随顺见见常无有见体 若见不如如是观若其此等法空虚 此忍如是常随顺

未曾有能知前际 实际最胜以不知若知于际常无际 彼之前际则随断于边无边中不依 此岸彼岸常不住若三有中无住处 彼则住于实际中若其住于实际中 彼三有中无住处若三有中无住处 彼则常住实际中若色似如水聚沫 知受亦如浮沤等想念犹如于阳焰 若知则住实际中诸聚非固是有为 若知似于芭蕉等知意与彼幻相似 彼聚杀者则已灭若于慈悲善修念 于自及他无依止修念最上清净行 彼当作佛如净天若离普广诸烦恼 彼则未曾有取着舍诸所有无不舍 彼施善逝所赞叹若身似如水中月 知语言道如山响知心亦如空中电 彼戒殊胜三有中若于忍调到彼岸 彼意外事不能损能知六根如空村 彼忍善逝所赞叹若乐闲独无所畏 明智数行境界所身心寂静纯直行 彼进殊胜三有中若人烦恼本性灭 空无分别寂智者若三有中想不转 彼定善逝所赞叹若知此中无有人 彼于上智则当得应离戏论而寂静 彼智殊胜三有中若于有中无疲倦 俱致劫中行时苦未曾羡慕下劣乘 彼摩罗众皆恐怖如于海中取滴水 我说最胜尔许德佛法宽广无有边 未曾得于彼边际

喜王。尔时法上童子。于彼世尊宝光威轮王如来前说此伽他时。遍诸三千大千世界六种震 动。百千俱致那由多音乐同时鼓作。及雨诸香华鬘涂香末香。八千菩萨皆于无生法中忍生。其王宝月与诸妇女及诸童子并彼大众。皆发无上正觉之心。喜王。尔时法上童子。向彼世尊宝光威轮

王如来。如是白言。世尊。何等三摩地。令菩萨摩诃萨当得摄取诸法故。当得摄取佛土功德庄严故。当得满足声闻菩萨众故。当得无上受用资财故。当得超诸魔罗诸烦恼恶故。当得满足正念正意正趣惭愧住持智慧故。当得摄受诸所闻故。当得满足五通胜智故。当得无著乐说总持故。当得满足辩才故。当得满足六波罗蜜故。当得满足生家种姓形色受用故。当得悦意言音作业故。当得满足诸功德故。当得善知入起诸定解脱三摩地故。当得满足诸种功德智故。未得普智恒作佛事为众生故。而住其前如是语已。彼世尊宝光威轮王如来。向彼法上童子。如是告言。童子。善听善听善作意念。当为演说。若三摩地具足。菩萨摩诃萨当得此。及其余无量无数不可量胜功德。亦当速疾向菩提场。童子。有三摩地。名说决定观察诸法行。若得三摩地已。菩萨摩诃萨超诸魔罗境界。当速证觉无上正觉。时彼如来为彼童子。以伽他音广说此三摩地。

如言如所作 作已不妄说身口意清净 利益有慈心于悲不忘失 及厌诸欲行为法常乐求 誓智亦不舍善巧言辞中 下入众生智不惜于身业 身中亦不贪当离粗恶语 于心不戏论给济苦众生 常觉放逸者勤者教相应 悔者令散出

不住众生想 (偈文梵本元少一句) 事想不分别 远离于举取

诸相亦当灭 不动所受中常当求智慧 远离世事语当求于出世 正念不忘失顺念于诸法 如是当善巧所作行具足 及顺世间行应当信业报 远离不信心应当信诸佛 彼等宜顺念常应说罪过 福聚当随喜及劝请诸佛 礼拜复回向常降伏憍慢 作善无厌足亦常勤相应 数作莫放舍

成就正修行 当知所作因莫逐施设名 被诃勿起恚莫着于言语 勿念此为实不求住欲界 色无色诸种如业所受报 应当信彼果分施所用物 于教不毁伤等心于众生 一人亦不害勤懈并勿嗔 莫妒他所得当满心所欲 如法护誓愿于戒莫舍离 憍慢当灭除背转嗔恚过 愚痴亦拔断贪欲不发行 随得便知足舍离诸亲知 无利心不下得利亦不高 唯喜得法利常作平等分 当离于藏积所闻恶言辞 忍故能含受常护于言语 当说菩提乘常劝勤相应 恒近精勤者常应问智者 增修细正定莫舍空闲宿 住少欲头多应当信解空 于事无触着聚中不依止 界中亦不贪不见得内我 不爱着境界灭诸颠倒意 于心常住持应当生智慧 常行正行业其心不怯小 当念净福田诸行当放舍 施已无求望亦不念持戒 于忍莫分别不发起精进 定中亦不依不忘失诸法 常应觉智慧

应当入诸波罗蜜 自功德中未曾念

闻他功德不嗔恶 有为无为心平等恒时攀缘于涅槃 常于有为当远离解脱安隐恒时知 聚中想似于杀者于涅槃处常生爱 恒时住于和忍中笑面莫为嚬蹙颜 见于他人先问讯于老宿中慈尊重 及心智慧常善续于他亦未曾谪罚 诸有斗诤令寂静于寂静所常谈赞 等和众生常教合爱不爱中心常等 常当求于总持门如母爱于诸众生 如父爱于诸圣众爱所尊重如近诵 爱于菩萨如佛陀爱法亦如爱自身 及求所闻无厌足既闻法已正修行 亦常供养于如来于胜上法当信解 无羞怯心无懈怠常当供养于三宝 常当堪忍不正言常不爱恋于自身 寿命亦复不贪惜清净活命常乞食 不舍头多常次第宿住空闲未曾离 当舍徒众远复远莫乐共住在家者 莫作杂乱出家人莫爱莫诈先善言 教化多人入佛智说法时心无怯小 方便善入观知他于佛数数作意念 及常思法不放逸亦于僧所常尊重 及于智者常供养亦常亲近巧便智 常作无诤于定者于精勤者助好心 亦念修法信福事教化众生令作善 信者当爱心无曲若触苦事能开散 常依时行舍非时常行恐畏及羞耻 彼罪恶中生惭怖诸不正行远离已 得正行者常亲承守护于戒为解脱 亦复当求于圣行常当念修四念处 亦常亲近四正断

及当成就如意足 亦当出生于诸根应当求力亦如定 于七觉分常观察常当修行八分道 亦求聚集舍摩他毗拨舍那常生谛 心所随喜而观察法中欢喜复生喜 亦当超越诸攀缘闻无住处不惊怖 不可得处莫放逸常当求望菩提行 佛行当作信称量应当厌弃境界行 先作行中亦当舍自业清净莫说他 律行不破恒时作善学禁戒别解脱 常依时行舍非时巧能筹量应来去 好物知量自禁止及于圣种皆知足 亦复求入胜智通三摩地中当攀缘 及于定行数知入当入众生心所欲 随如导师所说言亦应摄取无我说 若勤合者令欢喜如最胜体所念修 常当念此三摩地声闻正行闻已信 于独觉道当顺学诸佛种性破魔罗 常当求此三摩地发行胜觉由于施 不退转者佛所行多俱致劫智者行 是闻海者法行处此境界法尊重者 若当信解是实财此示现佛所住处 于此法藏求宝者于此田中彼求果 烦恼热者喜园中乐持法者此为苑 彼爱见者三摩地欲求白法此母生 有所欲得无依者胜妙诸相当系取 随相诸好亦布置国土庄严此安住 此亦当得诸闻持种种所出此顺觉 清净言说实声语亦能超越魔罗境 摄取久远着铠甲杀害烦恼调伏依 此亦摧破诸不善欲得诸善令炽盛 欲得求愿作庄严

众多魔罗不破斯 此于说时亦无尽此求与等诸世间 外道论师不正说此能超过声闻法 独觉胜者此为缘一切智智此住持 众生所趣亦此住此能如实教诲他 此选时中善友语无垢根者此天眼 及于法眼普欲求求说法者此然炬 求真誓者此诚谛求财施者此为舍 求脱见者此勤合求喜定者此净信 欲闻法海此正行求迷留定此为力 欲求法道彼等主为欲净妙庄严者 自心调依彼是梵方便求法此喜心 及不退者此所行此是言说行所趣 常念智慧利根者此是初业方便事 丈夫牛王彼智幢欲求胜者彼等弓 求无我者那罗夜若向普智此为路 求善脱者戒平等此为天等常礼拜 此为龙等常散花及为人等作供养 夜叉希有作赞美百数罗汉亦作礼 菩提胜天亦称叹若如来等自所念 欲护根者彼等城如法住者合方便 依止定者彼等得诸有疑者令破散 有迷惑者悉令断高慢烦恼令灭除 欲渡彼岸能令渡病缠逼者此良药 其有病者此实治烦恼毒箭能拔出 欲合理者作思念众中无畏师子吼 于善逝所求闻法及为涅槃常此道 能断所有诸恶趣于三界所等超越 求功德土此庄严金刚喻定彼于此 及最后生师子座所求福德此不失 诸所欲求此摄受常疲乏者令渴仰 未有精进此发欲

依攀缘者令安立 别异发行遮令住有平等体此成就 依物憍逸此弃除倒取取物此放舍 普知诸种周遍智求智慧者此出生 求福设会此不失依三有者令断愿 常无有相求菩提三世空诸法 知已而不舍

方便智时时 为诸世间作嗟慨佛种性 佛智是所由莫求于错失 于彼说法者亦复莫欺陵 所见于未学勿嗔说法者 当尊重近住实闻当知实 莫毁谤智者法施莫求物 说法亦勿悭闻法共尊重 心意莫散乱尽心为说法 若见乐欲者莫断法施说 勿缘于余事堪忍纯直问 若问为解说若恶心见者 彼中忍当作悔及于疑惑 彼皆汝为断若见未得道 以道为彼说思惟此定时 易得于佛智诸所作诸供 于说法者边求八分胜道 勿缘于余事若诤竞恶心 难伏常令伏无依彼等足 神足若欲求念慧及行处 彼等求法者发起彼等说 若发行菩提示现俱致佛 俱彼国土住说化诸众生 若彼说法者此味是最美 若彼兰拏行及求游戏通 而作师子吼

彼等智者行 为赞于寂灭断热有清凉 此是不堕句脱缚利益说 喜乐发于身其心亦惊喜 智者游戏智彼求周遍智 净信是等法住不退佛智 决定为菩提白法顺薰习 诸恶皆当舍杀害于黑助 白法即自来彼等学戒者 若欲求福德彼等此成就 若求则相应彼等于此得 身中端严相此行佛顺知 诸圣亲近已明照智智中 佛智普智得住此已当见 俱致端严土此中彼大力 智者问于疑除断此诸疑 诸惑皆舍灭此中生佛法 胜人所赞叹舍离诸恶世 所有烦恼染不失诸福德 于福若欲求彼等智者缘 爱法为最上及喜此法眼 亲近猛健人辩藏法泉流 欲求巧言语已说彼等护 所有说法人及智诸因缘 爱见依倚者巧应诸法中 和合不和合智体方便分 说于诸法已如是现诸法 真实智思惟于中断渴网 当舍诸爱着无明于中散 当得明现前于中普知数 彼所说无著智意种种心 于此广说已

摄取色与名 彼等于中说观察六根所 犹如见空村于触知外者 佛智当得见若离三种言 彼等于中取及灭三种爱 彼等于中说于中说弃舍 若彼所生处彼等断于有 于此定中说绝生与病合 及离死毒箭诸苦于中寂 诸流分别者诸忧令欢喜 恶意令解散成就净方便 若彼法行者饱足所观察 若所有求胜嗔恶中作明 若所有迷眼此中佛雷震 转于法轮时健行此称扬 若彼世间智此中普洗除 若浊乱烦恼此中害诸见 若所有我依受取及与持 此中皆已说不错佛智中 如是当得胜常增长诸法 此是巧智道白法常积聚 远离诸恶业佛法常念修 说当无悭吝莫断佛种性 当住于彼中炽然法种性 圣众普能摄应伏诸论师 外道欲起者说法称言善 彼等当兴赞常行菩提行 于彼无念心如月诸众生 常作朋友意如日于诸法 恒持正思惟常作教师想 于中思此定此定犹如王 为众生广说

为智人导师 白法心正信成熟甘露果 令念往昔生受胎无染污 厌弃痴儿法大仙佛功德 赞时无边者持时佛智慧 善逝所说时及智书写时 说时当得福远离诸外道 此是不动处所说世间受 诸佛之所说过去佛功德 悕望于未来现在住诸佛 此是诸宝藏令众生入行 为说声闻乘于智不忘失 佛法此为印此出彼猛健 此宝无变改及速得诸智 欲问佛功德欲法无厌足 散诸烦恼火当得方便智 地界别思惟当入水界中 入于火界定风界无住处 空界不迷惑示现智界中 令入于法界厌离于诸行 令散诸爱染憎恶诸有海 除灭诸腻患令舍于诸法 自分别巧知亦巧知他行 欲说无有尽方便中无浊 出处当顺知我见应当舍 我所亦远离染着当弃除 憍慢常应伏为食行如狗 施中等无贪所食应饱满 讫已当知乐在阴莫为乏 大水当急渡诸论不能破 纯直无攀缘远离于睡眠 亲近说法者

超过于掉戏 亦应灭疑惑及令散诸欲 懒惰亦远离不见得我处 无我令明显不住于命者 法亦不应触不斗诤法中 平等说合义以心善思惟 诸行无所有当亲近智者 诸处无怯弱彼中当信解 在众莫怖畏当说他功德 自身勿高举遍智所行处 恒时应须行莫爱着住处 应去如飞鸟莫行为利养 亦勿计我身心亦不减劣 巧知经行处当随顺念修 莫思亦莫忆亦当求解脱 常应在静地常念修梵行 于定速当得慈于平等心 悲者顺摄受以喜为乐法 舍处当舍之以戒怜愍他 以定当觉法以智作应作 于后无悔恼当出无尽智 亦应善巧辞我说入语言 说处莫求利莫乐众杂语 是住无疲乏不舍亦不取 诸法是菩萨莫坏灭诸法 如是说明显于众生不诳 于宝当归依应摄受正法 作愿当牢固莫羡于小乘 昼夜应勤合为求诸法故 遍智所由来诸佛此为库 三摩地如海

喜王。尔时宝光威轮王如来。为彼法上童子。以伽他歌。广说此诸法行决定观察说三摩地。

彼说此三摩地时。宝月王及诸子眷属得不退转于无上正觉。满足一千众生发无上正觉之心。无量众生学地增长。喜王。汝意彼迦罗彼三摩耶。名法上童子者。谓是异乎。莫作如是异见。何以 故。汝善家子。即是彼迦罗彼三摩耶名法上童子也。善家子。彼迦罗彼三摩耶名宝月王者。今慈氏菩萨摩诃萨即是。彼迦罗彼三摩耶名宝月王也。若复彼诸王子。即此菩萨摩诃萨众集会坐者 是。喜王。尔时彼法上菩萨摩诃萨。与父母尊长及朋友知识。满足三十六千俱致众生。共于世尊宝光威轮王如来教中舍家出家。喜王。爱乐彼世尊教。作比丘比丘尼优婆娑迦优波斯迦者甚多。尔时世尊。此义知已。复欲过量显明。即于此时说此伽他。

我念昔多俱致劫 时有最胜名宝光彼有僧众亦广多 诸漏已尽及菩萨彼之国土净可爱 自然庄严如天宫城邑聚落园庄严 以华布散平如掌彼中有王名宝月 自在王于多千洲福慧具足是智者 无边库藏广神足彼于园林乐游戏 天妇怀抱童子生名为法上善可观 金色胜相聚严饰彼始生已说妙语 说于佛法而赞叹及在家恶空闲德 诸欲罪过亦广演化彼父母及亲知 智者念须令净信彼王欢喜而踊跃 发向最胜大仙边童子不复入家内 即于彼园与其父共诸亲知及大众 三十六亿诣佛边彼大象王诣到已 宝光法王彼已见增踊跃心第一爱 礼其足已坐于前法上亦礼最胜足 摄取十指而合掌如是敬重彼尊已 童子歌颂于伽他彼于最胜多赞说 导师实德诸法体王及诸子并徒众 缘于菩提而发心法上咨问于世尊 说此寂静离尘定猛健住此三摩地 证觉菩提伏魔罗二足上尊知请已 知童子心已净信即为说此难见定 大威德者歌伽他

彼尊说此三摩地 诸佛菩提离尘寂王及诸子共臣民 即住佛智不退转彼处多住学无学 如是已闻于寂定复余众生多俱致 缘于菩提而发心王及诸子并徒众 皆令厌离五欲福彼时童子为上首 于此舍家行出家所有爱乐于教师 诸天及人皆普满彼善逝所众甚多 于中数量不易得喜王汝于往昔时 是彼童子名法上若于彼中作父王 今此慈氏菩萨是彼时所有诸王子 即是坐此诸会众众生常在相续界 知已令净行行中是故闻此寂定已 应当受取常净信常为他说莫悭惜 当有佛智得不难彼福之量不易得 说时多劫俱致数若能持此胜上定 为众当说莫放逸

尔时喜王菩萨摩诃萨白佛言。希有世尊。此三摩地多作利益。乃能与诸菩萨诸功德法令其转生。世尊。菩萨欲得此三摩地。何等法应当亲近。应当念修。应当多作。何等法应当不亲近。应当不念修。应当不多作。甚善世尊。有何等法无何等法。婆伽婆。愿为广说。修迦多。愿为分 别。菩萨何法有何法无。佛言喜王。菩萨于流转中无有疲倦。菩萨于众生中无有差别。菩萨于资财中无有受取。菩萨于施无不平等。菩萨于学无不敬重。持戒无有生处。心无热恼。心无怯弱。无有邪觉。无不思惟而有所作。于众生中无有杀害。于他财中无有偷盗。于他妇中无有爱着。无语业恶无破坏言。无有恶口。无有绮语。不贪他财。无随嗔恚。无有见行稠林。无有过菩提爱不毁谤法。不欺慢僧。于诸尊中无不敬重。于解脱门无有恐怖。于他作中无有疲倦。不自称誉不毁呰他。流转行中无有随顺。非流转行中无不随顺。所发誓言终不移堕。于已作事终不重毁。他作知恩自作无求。于无力中无有欺陵。于未学中无有轻贱。不恋妻子无有爱憎。于教师中无有私 密。法中作师无有藏隐。于诸法中无害破想。于法施中无有疲倦。于求法中无有懈厌。不以利缚而有所说。不以布施而作朋友。不谄承事。无有两舌。不以幻惑亲近承事。不恶于法。无我我 所。不恋于身。不爱于命。无有我见。无有作怨。实不实中无有毁谤。于堕法中无嗔发觉。非少时爱。不负朋友。于亲付所无有欺妄。实不实中不举堕犯。不虚为证。不非时遣。他众生中无诤竞想。于发事中无有懈怠。不损于忍。不报恶言。不缚于怨。不欺卑下。随声戏言无有羡慕。于

精妙中无有不舍。于所食中无有不分。于布施时不以恶物。于妇女所无有非行。于丈夫所无有染污。正信不舍。学戒不缓。无不惭愧。无不羞耻。无有少福。无有少闻。施已不悔。于智不错。于三宝中无不敬重。于世谛中不为牢固。于胜义中无有入着无有见行稠林。无有我取不忘正念于正断中无有异作。于神足中无有醉味根中不软力中不羸。于觉分中无有不知。于道无倒。三摩地中无有着相。奢摩他中无有牢住。于毗拨舍那无有分别。于明解脱无有触证。于诸谛中无有障 碍。度彼岸中无不发起。聚中不着。界中不依。非时不得。于声闻中无有见证(一百)。于诸菩萨无非教师。于诸入中无有意念。于诸境界无有依止。不以自业而生恶趣。于住胎中无有苦恼。于流转中无有喜乐。于流转中无有苦想。于诸出中无有惊怖。于诸众生无非是田。无少种子。于所种处终不悕望。于诸福田受者无有空阙。于布施中不缚限量。于持戒中不缚限量。忍进定智亦不缚限量。流转亦不缚限量。慈不分断。大悲无偏。无有家慢。无资财慢。无有色慢。无自在慢。无眷属慢。无多闻慢。无持戒慢。无有住空闲慢。无有头多功德少欲之慢。无有慢慢。无有嗔 痴。无有随眠爱。于颠倒中不以为实。净不净中不以为二。不羡生天。不喜乐欲。非同业者。终不亲近。无不勤合。不持世论。于外道中无不悲愍。于事物中无有想缚。于其自身不欲求乐。无有诈爱。不依魔罗。喜王。诸菩萨摩诃萨。所发誓言终不移惰。乃至竟菩提场(一百五十)。喜 王。诸菩萨摩诃萨。此等皆无。自余所有不得作者。应当莫作。于中何者有可作法。喜王。诸菩萨当不毁谤。菩萨不毁谤他。自得安定。诸作事中。不动不缓。当负重担。于黑事中当不随作。于白事中当作利益。少分行中当作超过。无量行中亦当已入。爱润事中当作远离。于法量中当不远离。于生死苦当得解脱。于诸生中思惟故生当不解脱。不善业中当不摄取。于诸善根当作摄 取。烦恼施中菩萨当悭。于法施中菩萨当不悭吝。外道学中当不修学。诸佛所许学中当善修学。不平等见忍中当作不忍。正见忍中当具足忍。恶作业中当作懈怠。善作业中当发精进。于非想非非想生中当忘忆念。于五通游戏中当有定味。于起尸蛊道可畏咒术中当作无智。出世智中当作智慧。当如于月于诸众生等心。白法增长故。当如于日远离黑暗。作智光明故当如于地远离于二。于诸众生等心故。当如于水净与不净。诸垢无恶故。当如于火。诸烦恼烧故。当如于风。于诸法无所著故。当知虚空。无量智故。当如于海。求善根无厌足故。当如迷留山。诸他论师不能降伏故。当如莲华。世间八法不染着故。当如于树。无分别故。当如种性。无尽法故。诸烦恼不能蹴踏故。众生行中当趣向故。不着诸趣。当向涅槃中故。当作善田。除去嗔恨恶棘刺故。当善选择信。为初行故。当得大果。说四谛故。当得大利。于佛法中故。当得无障。于智解脱三摩地三摩拨谛中故。当得欢喜。以法喜故。当得已度。于诸生死苦泥中故。当堕相应。巧方便故。当作善业。脱离不相应故。当观察善忍。于证中故。当作爱语。以内净信故。当作牢固朋友乃至涅槃。最胜朋友故。当作淳厚。无幻惑故。当作质直。无谄曲故。当作柔软。易共住故。当作可乐。内润信故。当至诸处。随顺转故。当作润泽。以大悲故。当作渴仰。于菩提场故。当作不渴。于诸

欲中故。当令饱足。于诸声闻故。当作教化。于诸缘觉故。当作忆念。于诸善根故。当作发觉。于不善中故。当作守护。于正法故。当作不断。于三宝种故。当作炽然。于诸善法故。喜王诸菩萨摩诃萨。当寂灭诸恶业故。喜王。略说不善法。诸菩萨无有也。诸行诸善法。应当说有也。如是汝等当学。我有如是教敕。

佛说此时。喜王菩萨摩诃萨欢喜。及彼自余诸方来集菩萨摩诃萨。及诸大众天人阿修罗犍闼婆等。闻佛所说莫不随喜。叹喜踊跃不能自胜勤作供养。于佛所说皆大欢喜。

[上一部：乾隆大藏经·大乘单译经·大威德陀罗尼经二十卷](http://qldzj.com/htmljw/0419.htm)[下一部：乾隆大藏经·大乘单译经·佛说华手经十卷](http://qldzj.com/htmljw/0421.htm)

乾隆大藏经·大乘单译经·观察诸法行经